‘Heb je Mij lief?’

Interactie tussen God en mens

Bert Loonstra



‘Heb je Mij lief?’

Interactie tussen God en mens

Bert Loonstra



© Bert Loonstra, 2026

Het is geoorloofd dit e-boek binnen te halen op de eigen computer.
Eveneens is het geoorloofd anderen te wijzen op de vindplaats ervan.

Het is niet toegestaan dit werk of delen daarvan in druk uit te brengen of
digitaal te verspreiden zonder aantoonbare toestemming van de auteur.



Inhoud

10.

11.

12.

‘Heb je Mij lief?’

De kerkdienst naar een climax
De smaak van de preek
Waarom God mens werd
Plaatsbekleding

God heeft een plan

‘Leer ons bidden’

Jezus is koning

Ervaren belemmeringen
Getuigenis naar buiten
Liefde voor Christus
Fascinatie voor God
Toepassingen
Bijbeltekstregister

Literatuur

17

31

82
100
110
18
128
135
151

156



Opgedragen aan mijn collega-voorgangers
ter rechter- en ter linkerzijde



‘Heb je Mij lief?’

Het is al lang geleden, maar toch is het me heel mijn leven blijven heugen.
Misschien was het naar aanleiding van een gehoorde preek, dat weet ik
niet meer. Maar de driemaal gestelde vraag van Jezus aan Simon Petrus
aan het Meer van Tiberias, zoals Johannes 21:15-17 die beschrijft: ‘Heb je
Mij lief?’, is bij mij blijven haken. Ik herinner me dat ik die vraag zelf niet
volmondig met ‘ja’ kon beantwoorden. Zo'n soort relatie had ik niet met
Jezus. Liefde voor God, ja, die kon ik wel beamen. Het was de tijd waarin
het besluit in mij rijpte om mijn leven in dienst te stellen van het evange-
lie. Toch was Jezus voor mij niet iemand om van te houden. Waar lag dat
aan?

Het had ermee te maken dat Jezus voor mij weliswaar een onmisbare
tussenfiguur was om mij weer terug te brengen bij zijn Vader, maar dat
zijn betekenis voor mij opging in deze functie. Theologisch gesproken
hield ik er een functionele christologie op na. De persoon van Jezus,
iemand om van te houden, speelde daarin geen rol. In het onderwijs dat ik
vanuit de kerk kreeg werd veel nadruk gelegd op Jezus als Middelaar die
het weer goed heeft gemaakt tussen God en mijn ziel. Daarin was de Zoon
ondergeschikt aan de Vader. Niet vanuit de triniteitstheologie, want daar-
in is de Zoon van het gelijke wezen met de Vader, maar wel in de prakti-
sche geloofsperceptie. Christus kwam aan bod voor zover Hij gewillig in-
strument was in Gods hand om het werk van de verlossing te volbrengen.
Zoals ik het beleefde was zijn rol zozeer gekenmerkt door functionele ge-
hoorzaamheid, dat een persoonlijke relatie met Hem daar niet in paste. In
zijn priesterlijke taak, die voor mijn besef de belangrijkste was, was Hij
niet gericht op mij, maar, in mijn belang, op zijn Vader. Daardoor kon een
persoonlijke relatie van mij met Hem als Degene in Wie God mij tegemoet
trad, niet floreren.

Dit boek heeft als doel te ontdekken hoe deze functionele benadering
van Christus tekortschiet. Ja, ik denk dat het inderdaad zinvol is die ont-
dekkingstocht met anderen te ondernemen. Want als de tekenen niet
bedriegen speelt deze reductie van de betekenis van Jezus breder een rol.



‘HEB JE M1j LIEF?’

Positief geformuleerd: ik heb het vermoeden dat het evangelie veel rij-
ker is en dat het tot ons geestelijk welzijn bijdraagt dat wij ons daarvan
bewust zijn. Daarom deel ik mijn inzichten graag met wie zich daarvoor
wil openstellen. Het heeft te maken met wat we beleven in de liturgie, met
de essentie van de preek, met de menswording van God, met de betekenis
van het kruis, met het plan dat Hij met ons heeft, en met wat eruit voort-
vloeit: het geloof, het leven in liefde, het getuigenis, het rijk dat komt, en
met onze fascinatie voor het heilige en de Heilige.

Daarvoor is nodig dat de persoon van Christus meer op de voorgrond
komt en we Hem niet reduceren tot de aandacht voor zijn werk, hoe be-
langrijk die ook is. Verder vraagt het dat we ons bezinnen op de aard van
zijn werk. Vaak is daarover gesproken in koopmanstermen: eis, voorwaar-
de, prijs, voldoen, akkoord, tegenprestatie. Die hebben hun waarde, mits
goed verstaan en zonder het hele denken over Hem en zijn Vader te do-
mineren. Laten we primair denken in termen van relaties en interacties en
niet van transacties en procedures. Laten we het hart van God zoeken. Op
die manier vinden we in Christus een toegankelijke God die niet over zich
heen laat lopen en die tegelijkertijd toenadering zoekt. Hij laat ons niet
los.

Wat mooi als wij na lezing en overdenking van de vraag van Jezus en
na gebed in alle oprechtheid en bescheidenheid met Petrus kunnen zeg-
gen: ‘Ja, Heer, U weet dat ik van U houd.’

Vanwege het reflecterende karakter met een duidelijke spits naar de prak-
tijk van geloof, liturgie en prediking draag ik dit boek op aan mijn collega-
voorgangers. Ik voeg eraan toe: ter rechter- en ter linkerzijde. Naar beide
kanten heb ik opbouwende kritiek, beide roep ik op tot herbezinning,
maar naar beide kanten zal er ook herkenning zijn van inzichten die ik
met hen deel.

Mijn bijzondere dank gaat uit naar prof. dr. Cees van der Kooi, die een
aantal hoofdstukken kritisch heeft meegelezen. Ook ben ik, naast hem,
drie anderen erkentelijk voor hun mentale steun bij dit project: prof. dr.
Gijsbert van den Brink, prof. dr. Arnold Huijgen en drs. Andries Knevel.

6



1. De kerkdienst naar een climax

Een climax

Werkt de kerkdienst toe naar een climax? Dat roept de gedachte op van
een man en een vrouw die naar elkaar verlangen en toeleven naar het
moment dat ze één kunnen zijn. Die vergelijking is ter zake. In de Bijbel
worden Israél en de kerk vergeleken met de bruid, en God of Christus met
de bruidegom. Het draait in het verbond om nabijheid en liefde, in de weg
van elkaar zoeken en trouw zijn, met als verrassende mogelijkheid verge-
ving voor ontrouw.

De kerkdienst die toewerkt naar een climax. Dat zou het gemakkelijker
maken erbij te blijven en niet af te haken. Een climax betekent: beweging,
een doel, een verlangen, toewerken naar een hoogtepunt. Misschien ben je
niet gewend zo naar de eredienst te kijken en die zo te beleven. Op allerlei
momenten kun je door iets in de dienst geraakt worden, maar om er nu
een bedoelde opbouw in te zien, dat zou een nieuw gezichtspunt kunnen
zijn. De opbouw naar een climax maakt de eredienst opwindend. Het
houdet je bij de les, je wilt erbij blijven, niet alleen fysiek maar ook mentaal.
Hier past een houding bij van concentratie en ontvankelijkheid. Niet dat je
daar altijd zin in hebt, maar je mag je daar wel op toeleggen. De climax
bevat in ieder geval een sterke motivatie om dat te doen.

De katholieke liturgie

Niet vaak maak ik een katholieke kerkdienst mee. Maar wanneer dat ge-
beurt, door er zelf bij te zijn of de dienst op de televisie te volgen, word ik
getroffen door het toeleven naar een hoogtepunt in de liturgie. Of het nu
de rooms-katholieke of de oudkatholieke eredienst betreft, dat maakt
geen verschil. De liturgie van beide werkt toe naar een climax. Die climax
wordt bereikt wanneer het brood en de wijn worden geconsacreerd en de
gemeente de heilige communie viert. Naar eigen overtuiging ontvangt
men het lichaam van Christus en wordt men daarmee één. Zo krijgt men
deel aan de gemeenschap met Christus. Vandaar de term ‘communie’, een
ander woord voor ‘gemeenschap’. Hoe de rest van de eucharistie ook is

7



‘HEB JE M1j LIEF?’

geweest — ‘eucharistie’ is de term waarmee vaak de complete dienst wordt
aangeduid -, of de Schriftlezing en de preek nu wel of niet zijn overgeko-
men, de essentie van de dienst, de beweging naar de climax komt altijd
aan bod. Die verbondenheid met Christus, daar gaat het om, daarin wordt
de verlossing gevierd. Dat is het hoogtepunt.

Vanwege het toewerken naar die climax kan ik me voorstellen dat de
katholieke liturgie grote aantrekkingskracht heeft op in het geloof geinte-
resseerde buitenstaanders die zich erin verdiepen. In de dynamiek naar de
climax is ruimte voor verwachting, verlangen en vervulling. En die leiden
tot verzadiging, rust en dankbaarheid. Je kunt er weer tegen, door dat
steeds herhaalde ritueel dat in steeds wisselende momenten van het ker-
kelijk jaar met telkens eigen accenten het vaste rustpunt is. Willem Jan
Otten heeft in zijn coronaboek Zondagmorgen: Over het missen van God
uit 2022 daarvan een indrukwekkend getuigenis gegeven.

De protestantse liturgie
Waar ligt de climax in de protestantse liturgie? Op die vraag wordt eigen-
lijk zelden antwoord gegeven. Sterker nog: de vraag wordt nauwelijks ge-
steld. Met name in protestantse kerken die nadruk leggen op een zorgvul-
dige liturgie zou je toch anders verwachten. Wanneer ik zo'n dienst in een
protestantse kerk heb meegemaakt - wat niet zo vaak maar toch wel van
tijd tot tijd voorkomt - bevangt mij na afloop niet zelden de vraag: waar
ging het nu eigenlijk om? Het hoogtepunt kan niet zoals in de katholieke
liturgie door de communie, het avondmaal, worden gevormd. In veel pro-
testantse diensten wordt niet eens avondmaal gevierd. En ook wanneer
het wel wordt gevierd, is de betekenis anders. Het avondmaal is de beves-
tiging van Godswege dat zijn Woord geschiedt, dat mensen met geloof in
Hem zijn gered. Het is de zichtbare manifestatie van de verbondenheid
met Christus en het delen in het heil, maar die verbondenheid en dat heil
zelf worden al eerder gecommuniceerd, in de verkondiging, de belofte en
het geloof.

Dat brengt ons op een idee: de protestantse liturgie heeft haar climax
in de verkondiging, in het Woord. Toch zijn we er nu nog niet helemaal
uit. Immers, in de protestantse theologie is de prediking van het Woord

8



DE KERKDIENST NAAR EEN CLIMAX

een genademiddel. Een middel is niet het doel, maar middel tot het doel.
Wat is dan dat doel? Het volgende antwoord ligt voor de hand: het doel is
diezelfde gemeenschap met Jezus Christus die in de katholieke liturgie
wordt ontvangen en gevierd. Wat in de katholieke liturgie via de commu-
nie wordt gevierd, gebeurt in de protestantse liturgie via de communicatie,
minder dingmatig, ik zou haast zeggen: minder manipulatief - denk aan
de priesterlijke manipulatie waardoor het brood geacht wordt in het li-
chaam van Christus te veranderen -, meer via de aanspraak, de toezegging
en het appel.

lemand die zich daar wel over heeft uitgesproken is Miskotte. In zijn
boekje Het waagstuk der prediking uit 1941 zegt hij ervan:

De prediking bekleedt in de gereformeerde eredienst de plaats, die in de
Roomse Kerk toekomt aan de eucharistie. Daar gaat de priester ... brood en
wijn op het altaar consacreren, omscheppen en wijden tot het lichaam en
bloed van Christus. Op het ogenblik dat de verandering zich voltrekt luidt er
een heldere, machtige schel door de kerk en allen storten op de knie: zij be-
leven de werkelijke, tastelijke Tegenwoordigheid. Bij de bediening van het
Woord kan ook, door de mensenwoorden heen, een heldere schel in de har-
ten luiden: God is tegenwoordig, God is in ons midden, laat ons diep in 't
stof aanbidden - Hij rijdt binnen op het Woord der waarheid (46-47).

Liturgische bezinning door Jonker

Het moet echter gezegd worden dat meer recent diverse theologen die
zich met de liturgie hebben beziggehouden hier niet de duidelijkheid ver-
schaffen die ik me zou wensen, ook al voel ik me met hen verwant. Geluk-
kig is er ook een door wie ik me heb laten verrassen. Ik beperk me tot drie
namen.

De eerste is Hendrik Jonker met zijn bekende Liturgische oriéntatie uit
1962. Zijn verdienste is dat hij het belang van de liturgie weer op de kaart
heeft gezet. Hij verzet zich tegen de reductie van de gemeente tot ‘hoor-
gemeente’ en de dienst tot ‘luisterdienst’ (45). Het gaat in de kerkdienst
om een dialoog tussen God en zijn volk. Er is een heen en weer gaande
beweging tussen kansel en gemeente. God spreekt en de gemeente rea-
geert (34 en 44). Gods Woord wordt waarachtig in geloof en gehoorzaam-

9



‘HEB JE M1j LIEF?’

heid door de werking van de heilige Geest (35). Jonker spreekt van Gods
actieve presentie in de kerkdienst en zijn ontmoeting van de gemeente.
God openbaart zich als persoon. Wij ontmoeten God in de gekruisigde en
opgestane Christus (99). De gemeenschap met Christus door de Geest
wordt hier met zo veel woorden erkend als werkelijkheid in de liturgie.

Maar is dit voor Jonker ook het doel van de liturgie? Hij lijkt toch weer
terug te vallen op een meer instrumentele interpretatie van de betekenis
van Christus. Want God openbaart zich als persoon die met ons wil on-
derhandelen. ‘Hoe onderhandelt Hij met ons? Vanuit het oordeel over
ons, onderhandelt Hij met ons over zijn genade. In de liturgie proclameert
en schenkt God ons zijn heil’ (100). Onderhandeling. Dat is koopmanstaal.
De toe-eigening van het heil in termen van een koopprijs die betaald is
door Christus, een gratis aanbod om onder het oordeel uit te komen, de
weerstand en het toegeven vanuit de gemeente. Niet dat dat buiten de or-
de is. Via deze terminologie is inderdaad de weg van het delen in het heil
toe te lichten. En dat gaat niet vanzelf, dat is een proces waarin weerstan-
den moeten worden overwonnen en waarin ruimte moet worden gemaakt
in onze harten voor de genadige redding van Godswege.

Maar is dit het hoogste doel? Als dat zo zou zijn, dan dreigt het geloof
egocentrisch te worden. Alles draait om mijn redding. Zeker, daar volgt de
dankbaarheid nog op, maar die maakt zich dan maar moeizaam los van de
focus op eigen eeuwig voordeel. Alsof een man zijn vrouw waardeert om-
dat ze hem helpt het leven op orde te houden, zonder in liefde naar haar
nabijheid en intimiteit te verlangen. Bij de insteek van Jonker is Christus
niet het grote doel van de eredienst, maar middel tot ons behoud. Dat is
Hij zeker, maar Hij is meer. Hij is God de Zoon. De toe-eigening van het
heil vraagt om een grotere context van pure aanbidding, van volle concen-
tratie op Christus en de Vader in verwondering en lofprijzing. Dat is bele-
ving van heil.

Liturgische bezinning door Brienen

De reflectie van Teus Brienen uit 1992 in zijn Oriéntatie in de liturgie ligt in
dezelfde lijn. Hij noemt de verzoening door onze Heer Jezus Christus
‘de dragende kracht van de ontmoeting en gemeenschapsoefening van de

10



DE KERKDIENST NAAR EEN CLIMAX

heilige God en ons zondige mensen.’ (72-73). Liturgie als gemeenschaps-
oefening met God dankzij Christus zet ons op het goede spoor. Toch is
‘dragende kracht’ niet hetzelfde als ‘doel’ of ‘climax’. Het lijkt erop dat de
inbreng van Christus ook hier wordt geinstrumentaliseerd. Gods genadige
nadering in Christus tot ons roept ons op Hem gelovig te aanvaarden en te
erkennen (73). Ook hier blijft de ontmoeting steken in de toe-eigening van
het heil.

Brienen noemt ‘Christus in de eredienst de brug die God met ons ver-
bindt, de brug over de afgrond van de scheiding’ (73). Een brug is onper-
soonlijk en puur functioneel. Typerend is de opmerking dat Christus, zijn
persoon en zijn werk, zijn tegenwoordigheid (dat wel!) de toonzetting
vormen van de liturgie (73). Het woord ‘toonzetting’ heeft iets vaags. Wat
betekent dat precies? Het is niet zo'n krachtig woord, lang niet zo veelzeg-
gend als ‘doel’ of ‘climax’. Brienen spreekt wel over de intentie van de
kerkdienst, maar die bestaat daaruit dat God ons in Woord en sacrament
de hand van de verzoening toesteekt opdat wij die hand zullen aangrijpen.
De intentie blijft steken in de ‘onderhandeling’ over redding.

Een opening bij Immink

Gerrit Immink denkt na over de kerkdienst als reéle bemiddeling (hoofd-
stuk I,4 van zijn boek Het heilige gebeurt, uit 2011). Dat lijkt wel een beetje
op wat Jonker noemt de kerkdienst als onderhandeling, en op wat Brienen
zegt over Christus als brug tussen God en mens. Toch is er een verschil, en
dat zit in het woord ‘reéel’. Net als ik aan het begin van dit hoofdstuk
deed, trekt Immink een parallel met de katholieke liturgie. Daar ligt de
nadruk op de reéle aanwezigheid van Christus in brood en wijn als hoog-
tepunt van de liturgie. In de viering van het mysterie wordt de eenheid
met Christus bemiddeld. Immink noemt Tillich die naar het katholieke
sacramentsbegrip verwijst als appellerend voorbeeld voor het protestan-
tisme. Wij moeten het realisme van Christus’ aanwezigheid en van de
eenwording met Hem in de eredienst niet kwijtraken! Immink is het
daarmee eens, al wijst hij ook op het verschil met het katholieke denken.
Deze reéle gemeenschap met Christus voltrekt zich niet door een sacra-
mentele handeling, maar door de werking van de Geest die het geloof op-

11



‘HEB JE M1j LIEF?’

wekt. Gemeenschappelijk is echter de overtuiging dat het aankomt op de
gemeenschap met Christus als kern en hoogtepunt van de liturgie.

Wat is nu precies het verschil? Dat is dat de eredienst zelf hier begre-
pen wordt als manifestatie van de weg naar Gods hart, in Gods zelfonthul-
ling in Christus. Immink gebruikt hiervoor termen die aan deze dynami-
sche werkelijkheid recht willen doen, zoals de liturgie als ‘performance’, als
‘dramaturgisch gebeuren’, of sec als ‘gebeuren’ (‘Ereignis’, ‘event in time’;
hoofdstuk 1,3). Bij ‘performance’ gaat het om de werkelijke presentie: het is
een opvoering ervan. De geloofswerkelijkheid wordt present gesteld.
Christus staat centraal, Hij is het hoogtepunt, in Hem komt de Vader ons
tegemoet, en de heilige Geest opent ons hart daarvoor en maakt de ont-
moeting tot gemeenschap. Christus wordt hier niet geinstrumentaliseerd
tot brug, ook de liturgie wordt niet gefunctionaliseerd tot onderhandeling:
de liturgie bepaalt ons bij de levende werkelijkheid van Christus die ons in
zijn gemeenschap opneemt en voor de Vader stelt, en bij de Geest die ons
verlangen wekt en voedt, en die ons daarin meeneemt. De liturgie is de
viering van een intiem en gemeenschappelijk gebeuren.

Bijbelse aanknopingspunten

Dat de intieme gemeenschap met Christus de climax vormt in de ere-
dienst, wordt door het Nieuwe Testament ondersteund. Ik noem een aan-
tal teksten die daarin veelbetekenend zijn. Naar volledigheid streef ik niet.

In Matteiis 18:20 zegt Jezus: ‘Waar twee of drie mensen in mijn naam
samen zijn, ben Ik in hun midden.’” Dit is de meest expliciete tekst, die de
aanwezigheid van Christus verbindt met de samenkomst in zijn naam.

Romeinen 8:10 spreekt van Christus’ leven in ons: ‘Als Christus echter
in u leeft, is uw lichaam weliswaar door de zonde ten dode opgeschreven,
maar de Geest schenkt u leven, omdat u door God rechtvaardig bent ver-
klaard.” Het leven door de Geest en de rechtvaardigverklaring door God
hangt daarmee samen dat Christus in ons leeft.

1 Korintiérs 1:30 geef ik weer naar de vertaling door het NBG uit 1951:
‘Het is uit Hem (uit God) dat u in Christus Jezus bent, die ons dankzij
God geworden is tot wijsheid, rechtvaardigheid, heiliging en verlossing.’
Delen in het nieuwe leven komt uit Christus voort die de bron is van ons

12



DE KERKDIENST NAAR EEN CLIMAX

vernieuwde bestaan.

In Efeziérs 3:16-17 spreekt Paulus het volgende gebed uit: ‘Moge Hij (de
Vader) vanuit zijn rijke luister u innerlijke kracht en sterkte schenken
door zijn Geest, zodat door uw geloof Christus kan gaan wonen in uw hart,
en u geworteld en gegrondvest blijft in de liefde.” Hier wordt het delen in
het heil in verband gebracht met Christus’ wonen in ons hart. Daar wor-
den wij sterk van in de liefde. Het is de Geest die dit teweegbrengt.

Christus in ons midden, Christus die leeft of woont in ons, wij die in
Christus zijn, het zijn verschillende manieren om de intieme verbonden-
heid met Christus tot uitdrukking te brengen. Over elk van die uitdruk-
kingen zou meer te zeggen zijn, maar ze komen daarin overeen dat Chris-
tus als de levende zich met ons verbindt in de weg van het geloof dat het
verkondigde evangelie aanneemt. Dat vieren we in de liturgie.

Confessioneel aanknopingspunt

Ook in de gereformeerde belijdenissen die in de Nederlandse kerken zijn
aanvaard vinden wij aanknopingspunten voor het accent op de gemeen-
schap met Christus. Ik denk aan de uitleg van het heilig avondmaal. In
antwoord 76 van de Heidelbergse Catechismus lezen we als antwoord op
de vraag ‘Wat wil dat zeggen: het gekruisigde lichaam van Christus eten
en zijn vergoten bloed drinken? onder meer:

door de Heilige Geest, die én in Christus én in ons woont, zo met zijn heilig
lichaam steeds meer verenigd worden dat wij - al is Christus in de hemel en
wij op de aarde - vlees van zijn vlees en been van zijn been zijn.

En in de Nederlandse Geloofsbelijdenis wordt in artikel 35 over het avond-
maal gezegd:

Deze maaltijd is een geestelijke dis, waaraan Christus ons deel geeft aan
Zichzelf met al zijn schatten en gaven en ons zowel Zichzelf als de verdien-
sten van zijn lijden en sterven doet genieten; Hij voedt, sterkt en troost onze
arme, troosteloze ziel door het eten van zijn vlees en verkwikt haar door het
drinken van zijn bloed.

13



‘HEB JE M1j LIEF?’

Hier wordt niet alleen gezegd dat het offer van Christus dat Hij 2000
jaar geleden bracht de gelovigen te goede komt, maar dat wij met zijn li-
chaam verenigd worden en dat Christus ons deel geeft aan zichzelf. In de
catechismus wordt zelfs de uitdrukking gebruikt die in Genesis 2 een toe-
speling is op de intieme gemeenschap binnen het huwelijk.

Dit staat in de uitleg van het avondmaal, die onderdeel vormt van de
liturgie. Belangrijk is het daarbij op te merken dat het avondmaal in de
calvinistische opvatting niet iets inhoudelijks toevoegt aan wat God in de
prediking van het evangelie met ons deelt, het is daarvan de bevestiging.
Dat Christus in ons woont, dat wij in Christus zijn en met zijn lichaam
worden verenigd is een heilswerkelijkheid die al in de prediking wordt ge-
deeld in de weg van het geloof door de werking van de heilige Geest. Daar
geeft Christus ons deel aan zichzelf. Dat is dus iets van de liturgie in al
haar diversiteit. In het avondmaal worden wij daar extra van verzekerd en
wordt het door ons gevierd in de zichtbare uitbeelding en uitdeling.

‘Het heilige gebeurt niet’ - of toch?

Onder de uitdagende titel ‘Het heilige gebeurt niet’ geeft Marcel Barnard
in 2012 een uitvoerige bespreking van Imminks boek. Het gaat mij er nu
niet om een boekbespreking te bespreken, maar om een centrale observa-
tie daarin en de daaruit getrokken conclusie te evalueren. Volgens Barnard
komt het boek te laat. Het heilige is opgehouden te gebeuren binnen de
muren van de kerk. De kerkbanken zijn leeg geworden. Binnen de context
van de kerkdienst werd het heilige domweg irrelevant. Wel zien we nieu-
we vormen van sacraliteit en ritualiteit elders ontstaan, denk aan de be-
langstelling voor allerlei kunstuitingen, al zijn het ook daar niet velen die
eraan participeren. Op beperkte schaal maakt het heilige een transitie en
transformatie door. Mede daarop zou de aandacht van Immink gericht
moeten zijn.

De commentator erkent zelf dat zijn kritische kijk het gevolg is van
een andere uitgangspositie. De gereformeerde positie van Immink in de
Schriftopenbaring en het belang van de uitleg daarvan is een andere dan
de meer fenomenologische (ervaringsgerichte) van Barnard. Inderdaad: de
rechtvaardiging van Imminks uitgangspunt is onvermijdelijk een cirkel-

14



DE KERKDIENST NAAR EEN CLIMAX

redenering. Vanuit zijn optiek leert de Schrift zelf ons dat veel heilig-
heidsbesef buiten de omgang van God met zijn volk valt en de ene ware
God miskent. Dit kan geen serieus alternatief vormen voor bijbels geinspi-
reerde godsdienst; dan wordt het afgoderij. Niet dat er kwaad in steekt in
verrukking te raken van een muziekstuk of een schilderij. Integendeel
zelfs. Als het maar niet als vervanging gaat optreden voor de indruk die
God op ons maakt. Dan wordt het surrogaat. Op dit niveau van de a prio-
ri’s wil ik het gesprek niet voortzetten. Wel maak ik enkele andere opmer-
kingen.

Ook al worden de kerken leger, en wordt het heilige door velen niet
meer begrepen of relevant gevonden, dat impliceert niet dat het heilige
daar niet meer gebeurt. Het gebeurt daar nog steeds, al laten minder men-
sen zich daardoor aanspreken en daarin meenemen. Het plaatsvinden van
de ontmoeting van God in Christus met gelovige mensen is niet van die
gelovige mensen afhankelijk. En het is meer regel dan uitzondering dat
het evangelie de tijdgeest tegen heeft.

De ontwikkelingen kunnen aanleiding zijn om het onderscheidende
van de kerkdienst, die juist in de ontmoeting met het heilige van God in
Jezus Christus bestaat, extra te benadrukken en tot zijn recht te laten ko-
men. Misschien is een groep voormalige kerkgangers het heiligheidsbesef
wel kwijtgeraakt omdat het onvoldoende expliciet in uitleg en ontzag tot
uitdrukking werd gebracht. In 1941 al bracht Heiko Miskotte dit in Het
waagstuk der prediking als volgt onder woorden:

Hoe komt het, dat tegenwoordig zovele ‘ontwikkelde’ mensen, ook zulke,
die christen willen zijn, de kerkgang nalaten? Zou dat werkelijk komen, om-
dat de ‘moderne wereldbeschouwing’ zo anders is dan de bijbelse en haar
wijsheid de kracht van het Woord overtreft, of omdat de Heilige Schrift zo
sober is en zo monotoon vergeleken met Goethe en Flaubert en Huxley? Ik
meen van niet. De tijd van een doctrinaire zekerheid aangaande wat ‘de’
wetenschap leert, is lang voorbij en begraven; zelfs de tijd, dat de schoon-
heidsverering als religieus Ersatz dienst deed, is bezig snel te vervliegen. De
zaak is werkelijk deze: de vervreemde mens heeft niet de indruk, dat er in
de eredienst iets van onvervangbare waarde geschiedt en dat het door de
bedienaren met volstrekte ernst geschiedt,...

15



‘HEB JE M1j LIEF?’

Het komt toch, omdat wij vergeten hebben, dat God Géd is en het Wédrd
zijn privilege, dat alle leven moet worden ingewacht, afgebeden,...

Het is voorts een gevolg geweest van het verval van de theologie, ook van de
uitlegkunde. Wij zochten met het geestrijke, met een journalistieke flair de
Schrift ‘levender’ en ‘actueler’ te maken (63-66).

Het zou kunnen zijn dat de leegloop in veel protestantse kerken ermee
te maken heeft dat de verkondiging onvoldoende aan haar norm en doel
beantwoordt. Dat is voer voor het volgende hoofdstuk. Ik voeg daar nog
iets aan toe. Het zou kunnen zijn dat wij in onze bezinning op de kern van
het evangelie aan een herziening toe zijn van onze wijzen van voorstellen,
ons gebruik van metaforen. Misschien doet de traditionele voorstelling
van zaken meer afbreuk aan het geheim dan dat ze er een toelichting op
vormt, denk bijvoorbeeld aan de koopmansterminologie.

De liefdesgemeenschap met Christus

De climax van de kerkdienst ligt in de liefdesgemeenschap met Christus,
van hart tot hart. Dat is de belangrijkste opbrengst van dit hoofdstuk. In
de kerken van de Reformatie wordt die gemeenschap beleefd in de inter-
actie van de verkondiging van het evangelie en de gelovige aanvaarding
daarvan. Wat vraagt dit van de preek? Blijf lezen.

16



2. De smaak van de preek

Als het waar is dat de climax van de kerkdienst bestaat in dat wat de pre-
diking beoogt, is dat een goede reden in te zoomen op de preek. Hoe kan
die beantwoorden aan haar doel? Hoe voorkomen we dat het negatieve
vooroordeel dat bij de woorden ‘preek’ en ‘preken’ bestaat door onze luis-
terervaring wordt bevestigd? ‘Je hoeft niet tegen me te preken!, kan een
afwijzende reactie zijn op wat een ander op je heeft aan te merken. ‘Pre-
ken’ heeft dan associaties met ‘betuttelen’, ‘beleren’, ‘het beter denken te
weten’ en dat breed uitmeten. Hoe kan de preek, een betoog van minimaal
twintig minuten, als aantrekkelijk medium voor het levende contact met
Christus worden beleefd, als de ervaringen met luisteren naar preken zo
negatief zijn?

Miskotte was daar duidelijk in, in zijn reeds genoemde Het waagstuk
der prediking. Niet door verfraaiingen, spitsvondigheden, interessante cita-
ten of actuele toepassingen, maar daardoor dat de inhoud van het evange-
lie wordt gecommuniceerd, ja, dat God zelf aan het woord komt in ons le-
ven. Dat heeft de prediker niet in zijn macht, en ook de hoorder niet. Het
vraagt om een innerlijk leeg zijn, een zich geheel afthankelijk weten van
Gods initiatief. Het is aan Hem dat onder de preek het Woord geschiedt.

Wat is de essentie van preken? Die vraag staat in dit hoofdstuk cen-
traal, met de vooronderstellingen en de implicaties die dat heeft. We pro-
beren ook heel praktisch te kijken hoe predikers zich zo goed mogelijk van
deze taak kunnen kwijten.

Gelijktijdigheid

Om de preek aan haar doel te laten beantwoorden, zo dat de levende stem
van Christus er doorheen klinkt, is een mate van gelijktijdigheid nodig. Ik
bedoel daarmee een gelijktijdigheid tussen wat 2000 jaar geleden met Je-
zus is gebeurd, en het heden waarin de boodschap tot ons komt. Toen
ging Hij rond om te onderwijzen en wel te doen, toen ondervond Hij te-
genstand, moest Hij lijden en sterven en stond Hij uit het graf weer op,
waarmee Hij de dood overwon. Maar het is dezelfde Jezus die toen op aar-

17



‘HEB JE M1j LIEF?’

de leefde en die nu tot ons spreekt. Hij is Degene die toen van de mensen
hield en die nog steeds, evenzeer, van hen houdt. Hij is degene die toen
tegenstand kreeg te verduren en daaraan heeft geleden, en die nog steeds
lijdt aan onbegrip, miskenning en onrecht, ook in het lot van zijn minste
broeders en zusters (zie Matteiis 25). Hij overwon toen de dood en is nog
steeds de verhoogde Koning die macht oefent, de macht van de liefde,
door zijn Geest en Woord. In de gelijktijdigheid van toen en nu die in de
prediking tot stand wordt gebracht bewijst het evangelie zijn actualiteit.
Het is de Jezus Christus van toen die in de prediking nu tot ons komt en
spreekt. De kracht van zijn offer en van zijn overwinning te midden van de
aanvechting van het lijden werkt nu.

Miskotte zegt het zo: de verkondiging maakt ons hier en nu tot Jezus’
tijdgenoten en Christus’ deelgenoten (41). En Karl Barth heeft dit niet
minder benadrukt. In zijn eerste deel van de Kirchliche Dogmatik uit 1932
noemt hij Jezus Christus ‘God in zijn genadige, openbarende en verzoe-
nende gerichtheid op de mens’ (3), zowel tijdens zijn leven op aarde als in
zijn aandacht vanuit de hemel in de verkondiging. De typeringen van
Hendrik Jonker uit 1973 in zijn En toch preken sluit daarbij aan: ‘Door het
Woord manifesteert God zich naar buiten’ (38), en: God stelt zich in Jezus
Christus tegenwoordig (37). Het is treffend dat de rooms-katholieke Kees
Waaijman de Schriftlezingen in zijn Handboek spiritualiteit uit 2000 ty-
peert als ‘Gods Zelfmededeling’ (146), dus niet informatie over God, maar
God zelf die het Woord neemt. Deze werkelijkheid wordt tot uitdrukking
gebracht in de rituele afsluiting na de evangelielezing: ‘Woord van God’.

De preek is niet een verklarende uiteenzetting van vroeger, gevolgd
door een toepassing op heden, in de hoop en het gebed dat de Geest daar
iets mee zal doen. Dan is het niet God of Christus zelf die door de woor-
den heen tot ons spreekt. Waar het om gaat is dat wij onszelf terugvinden
in het verhaal, de profetie of brief, en dat we ontdekken hoe dit verhaal,
deze profetie of brief spreekt van Gods trouw die culmineert in de levens-
weg van zijn Zoon als mens onder ons.

Bijbelse aanwijzingen
Zijn er bijbelse aanknopingspunten voor deze gelijktijdigheid? De eerste

18



DE SMAAK VAN DE PREEK

aanwijzing is het woord ‘gedenken’. Bij de instelling van de maaltijd zegt
Jezus: ‘Doe dit om Mij te gedenken’ (Lucas 22:19; 1 Korintiérs 11:24 en 25).
‘Gedenken’ verbindt ons met de joodse Pesachviering, waar de jongste aan
tafel de vraag stelt: ‘Waarin verschilt deze nacht van alle andere nachten?,
en de huisvader als antwoord geeft: ‘Wij waren slaven in Egypte, ... Het
joodse tractaat Pesachim (X,5) geeft als voorschrift dat in elke generatie de
mens verplicht is zichzelf te zien alsof men zelf uit Egypte was getrokken.
Dat is de inhoud van gedenken: het verleden zo in herinnering roepen dat
je je de relevantie daarvan voor je eigen leven voor ogen stelt. Verleden en
heden zijn met elkaar vervlochten. Er ontstaat een soort gelijktijdigheid.
De tweede aanwijzing is het opschrift boven het evangelie volgens
Marcus (1:1). Daar staat: ‘Het begin van het evangelie van Jezus Christus,
Zoon van God.” ‘Evangelie’ betekent in het Nieuwe Testament nooit een
Bijbelboek, maar een boodschap. Wat Marcus schrijft is begin van het
goede nieuws. Veelbetekenend eindigt zijn boekrol abrupt. Het stopt bij
hoofdstuk 16:8, na de beschrijving van wat de vrouwen bij het lege graf
meemaken en de toelichting van de wit geklede boodschapper, met de
woorden: Ze gingen naar buiten en vluchtten bij het graf vandaan, want
ze waren bevangen door angst en schrik. Ze waren zo erg geschrokken dat
ze tegen niemand iets zeiden.” Er volgen weliswaar nog elf verzen (9-19),
maar die staan tussen haken. In de oudste en meest betrouwbare hand-
schriften komen ze niet voor. Daarom maken ze hoogstwaarschijnlijk geen
deel uit van het origineel. Dat onverwachte einde roept de gedachte op:
het goede nieuws dat hij vertelt is nog niet af, het is nog maar het begin.
Het evangelie zet zich voort, in de verschijningen van de Opgestane, zijn
verhoging, de uitstorting van de heilige Geest, de verbreiding en aanvaar-
ding van het evangelie over de hele wereld en in Jezus’ wederkomst. Dat
betekent: wij zijn ook opgenomen in dat evangelie. Begin en vervolg, ver-
leden en heden vormen één geheel.
Een derde aanknopingspunt is wat Paulus schrijft in Romeinen 5:8-
10. Merk op hoe verleden, heden en toekomst daar door elkaar heen lopen:

Maar God bewijst ons zijn liefde, doordat Christus voor ons gestorven is
toen wij nog zondaars waren. Des te zekerder is het dus dat wij, nu we door

19



‘HEB JE M1j LIEF?’

zijn dood zijn vrijgesproken, dankzij Hem gered zullen worden en niet ver-
oordeeld. Werden we in de tijd dat we nog Gods vijanden waren al met Hem
verzoend door de dood van zijn Zoon, des te zekerder is het dat wij, nu we
met Hem zijn verzoend, gered zullen worden door diens leven.

God bewijst ons zijn liefde: tegenwoordige tijd. Dat blijkt uit het feit dat
Christus voor ons gestorven is toe wij nog zondaars waren, verleden tijd.
Wij zijn vrijgesproken door zijn dood dus toen al, en nu plukken wij daar-
van de vruchten: de last van ons verleden drukt niet meer op ons. Die vrij-
spraak leidt ertoe dat we gered zullen worden; heden, verleden en toe-
komst grijpen in elkaar. We werden met God verzoend door de dood van
zijn Zoon toen wij nog vijanden waren, alles verleden tijd, daarom is het
zeker, tegenwoordige tijd, dat wij gered zullen worden, toekomende tijd,
doordat Hij leeft, verleden (zijn opstanding) en heden.

De laatste aanwijzing die ik wil noemen voor de verbinding tussen
toen en nu in een mate van gelijktijdigheid vinden we in de brief aan de
Hebreeén. Daar staan twee dingen die elkaar aanvullen. Het eerste is dat
Jezus voor eens en altijd zijn leven als offer heeft gebracht aan het kruis
(7:27). Dat is een volmaakt offer geweest dat niet hoeft te worden herhaald
of aangevuld. Het tweede is dat Hij voor eens en altijd in het volmaakte
heiligdom is binnengegaan, de hemel, om voor ons een eeuwige verlossing
te verwerven (9:12). Daar leeft Hij altijd om te pleiten voor wie door Hem
God naderen. Zo kan Hij hen allen volkomen redden (7:25). Hier staat het
historisch eenmalige gebeuren van zijn kruisdood niet op zichzelf. Het is
verbonden met wat Hij nu nog steeds doet: pleiten bij God voor de gelovi-
gen met zijn eigen bloed dat Hij aan de Vader aanbiedt. Het offer aan het
kruis is niet een afgesloten gebeuren lang geleden. Het offeren zet zich
voort in het offeren, in de zin van aanbieden, van zijn bloed aan de Vader.
Het offer van Christus is een doorgaand gebeuren tot op de dag van van-
daag.

Doorwerking in de katholieke en de protestantse traditie

De katholieke voorstelling van zaken sluit min of meer aan bij die in de
brief aan de Hebreeén. In haar optiek voegt de kerk zich in de eucharistie

20



DE SMAAK VAN DE PREEK

bij Jezus de Hogepriester en biedt zij samen met Hem zijn offer aan de
Vader aan. Ik ga voorbij aan de term ‘onbloedige herhaling van het offer
van Christus’ die in de katholieke literatuur veel is gebruikt en die voor
veel misvatting heeft gezorgd. Katholieke theologen benadrukken bij her-
haling dat in de eucharistie het eenmalige offer van Christus niet wordt
herhaald maar wordt gerepresenteerd en voor God en de gemeente te-
genwoordig gesteld, op overeenkomstige wijze als Christus in de brief aan
de Hebreeén wordt getekend als de Hogepriester die zijn offerbloed aan
de Vader aanbiedt. Deze representatie of tegenwoordigstelling voor het
aangezicht van God en in de gemeente manifesteert in het heden de
kracht van het offer in het verleden.

Deze functie van de eucharistie past niet bij de beleving binnen de pro-
testantse tradities, zoals we al eerder zagen. Protestanten wijzen de we-
zensverandering van brood en wijn af. Daarmee krijgt het avondmaal een
andere plaats. Maar ook daar wordt de reéle aanwezigheid van Christus
gevierd in Woord en avondmaal. De persoon van Christus komt tot ons in
zijn doorgaande heilsbetekenis in een overeenkomstige gelijktijdigheid
van toen en nu. De actuele kracht daarvan bewijzen ligt niet in onze hand.
Het is God en Christus zelf die door de heilige Geest zijn werkzame aan-
wezigheid bewijst, naar zijn belofte waarop wij mogen vertrouwen.

Schriftlezing: leesrooster of vrije tekstkeuze?

Ik ga proberen wat praktischer te worden. Heeft de manier waarop we de
preek op smaak hebben gebracht gevolgen voor de Schriftlezing in de
dienst? De preek is communicatie van Godswege met zijn kerk. Wat voor
Schriftkeuze past daar het beste bij? Die van een vast oecumenisch lees-
rooster met profetie, apostolische brief en evangelielezing, of die van de
vrije keuze aan de voorganger van lees- en preekteksten?

De pluspunten van het vaste leesrooster zijn gemakkelijk op te noe-
men. Je vermijdt ermee de persoonlijke voorkeur van de prediker die zijn
of haar eigen stokpaardjes heeft. Het dwingt de prediker juist zijn of haar
aandacht wijd te laten uitwaaieren en de uitdaging aan te gaan perikopen
te doordenken die hij of zij anders zou overslaan. De breedte van Oud en
Nieuw Testament komt aan bod. Verder voeg je je in de praktijk van vele

21



‘HEB JE M1j LIEF?’

kerken over de hele wereld en daarmee is het een manier om onderlinge
verbondenheid tot uitdrukking te brengen.

Toch heeft het perikopenrooster ook nadelen. Niet alle gedeelten zijn
even geschikt om Christus als de verhoogde Koning en Priester aan de
gemeente te presenteren. Vaak beperkt de evangelielezing de aandacht tot
Jezus’ profetische leringen. Dat leidt tot eenzijdigheden die door de lezing
uit de apostelen veelal niet worden rechtgetrokken. Waar blijft Christus
als onze Verlosser? Daar komt bij dat de drie lezingen vaak zo ongelijk-
soortig zijn, dat het voor de prediker een hele toer is ze op elkaar af te
stemmen en er een gezamenlijke boodschap uit te destilleren.

Het laatste punt brengt me bij de draagkracht van de gemeente. Met
een drietal ongelijksoortige lezingen wordt meestal het opnemingsver-
mogen van de hoorders overvraagd. Je mag al blij zijn als het lukt één as-
pect met zijn eigen gezichtspunten goed voor het voetlicht te brengen.
Een preek waarin drie Bijbelgedeelten met elkaar in verband worden ge-
bracht en elkaar uitleggen, stelt ons voor de vraag: waar is de toegang voor
de hoorders? Als die niet geboden wordt, haken mensen voortijdig af.
Voor ons is op dit moment daarbij vooral van belang met spijt te constate-
ren dat door dat afthaken er van de intieme omgang met Christus niets te-
rechtkomt.

Deze constatering weerhoudt mij ervan om ondubbelzinnig mijn voor-
keur te hebben voor een vaststaand oecumenisch leesrooster boven een
vrije tekstkeus. Het belangrijkste criterium voor de keuze van Schriftlezin-
gen is, of de preek die daarop gebouwd wordt Christus dichterbij brengt
en het vertrouwen op Hem stimuleert. Lukt dat beter wanneer de prediker
de vrije hand heeft bij het kiezen van zijn Schriftgedeelten? Dan heeft dat
de voorkeur. Anderzijds zou iedere tekst, ook een voorgeschreven peri-
koop, openingen moeten bieden om Christus te verkondigen. Het vraagt
vaardigheden en daarom oefening bij de prediker om zover te komen,
maar als dat lukt op een ongeforceerde manier, dan heeft dat als voordeel
dat niet een vorm van willekeur de dienst uitmaakt. Laten we ons er nu op
bezinnen hoe dat op een ongeforceerde manier kan.

22



DE SMAAK VAN DE PREEK

Associatief preken

Als je ziet hoe in het Nieuwe Testament het beroep op het Oude Testa-
ment tot stand komt, dan kunnen we ons niet aan de conclusie onttrekken
dat dit op een associatieve manier gebeurt. Dat komt overeen met de ma-
nier waarop in het Oude Testament namen worden verklaard: dat gebeurt
op de klank af en niet op grond van nauwkeurig etymologisch onderzoek.
Wij daarentegen zijn veel meer rationeel analytisch ingesteld. Hoe lief een
Bijbeltekst ons ook is, in de exegese proberen we kritisch afstand te nemen
tot de tekst om vanuit die distantie beredeneerd conclusies te trekken
over de betekenis. Dat is de geestelijke erfenis van de moderniteit. Het
woord ‘kritisch’ dat ik daarbij gebruik heeft niet zozeer betrekking op de
tekst waar wij kritisch op zijn, maar op ons eigen interpretatieproces, dat
we niet voorbarig onze mening over de tekst laten prevaleren, maar ons-
zelf'in de rede vallen of we aan de tekst wel echt recht doen.

Wat is nu de taak van de prediker? Mag of moet hij of zij net als in de
Bijbel gebeurt teksten associatief op Christus toepassen? Of is hij/zij ge-
houden aan de moderne spelregels voor kritische analyse en rationele af-
wegingen? lk bepleit een combinatie van beide. Wij mogen in navolging
van het Nieuwe Testament oudtestamentische teksten associatief met
Christus in verband brengen, maar voordat we dat naar buiten brengen
verifiéren we of dat binnen de bandbreedte van de eigen betekenis van de
tekst valt.

Dat die associatieve verbinding wel degelijk legitiem kan zijn hangt
samen met het feit dat de Bijbel zich als grote eenheid presenteert. Welis-
waar worden in de bijbelwetenschap allerlei tradities — diverse tekststro-
men - onderscheiden die pas in een later stadium zijn samengevoegd door
— in codetaal - R (redacteur). Maar wie aan de Bijbel openbaringsgezag
toekent zal met Franz Rosenzweig — in een brief uit 1927, uitgegeven in
1936 — de R niet opvatten als ‘Redaktor’ maar als ‘Rabbenu’, Hebreeuws
voor ‘onze Meester’. En het Nieuwe Testament beroept zich zo nadrukke-
liik op het Oude, dat we niet anders kunnen dan concluderen dat de
nieuwtestamentische auteurs hun boodschap als voortzetting en vernieu-
wing van het Oude Testament presenteren, die alleen tegen die achter-
grond kan worden verstaan. Die eenheid van Oud en Nieuw Testament

23



‘HEB JE M1j LIEF?’

schept ruimte voor associatieve verbindingen. De tekst resoneert tegen het
geheel van Gods heilshandelen, zoals de Bijbel daarover spreekt. Zo kan
vanuit oudtestamentische perikopen behalve door associatie Christus
worden gepredikt.

Een voorbeeld van gecontroleerde associatie

Geen ongecontroleerde associatie van oudtestamentische teksten met
Christus, maar associatieve verbindingen die passen binnen een kritische
exegese van de tekst. Daarvan geef ik een voorbeeld dat ik ontleen aan Gijs
Dingemans, Als hoorder onder de hoorders uit 1991 (126-130). Hij vergelijkt
enkele preekschetsen over Genesis 22, de opdracht aan Abraham zijn zoon
[saak te offeren, en geeft daarop zijn eigen commentaar. Abraham neemt
zijn enige zoon mee naar het gebied van Moria. Daar zal de Heer de berg
wijzen waarop hij zijn enige zoon, de zoon van de belofte, moet offeren.
Onderweg vraagt Isaak: we hebben vuur en hout, maar waar is het offer-
lam? Abrahams antwoord luidt: ‘God zal zich zelf van een offerlam voor-
zien, mijn zoon.” En zo gaan ze samen verder. Op het moment dat Abra-
ham het mes pakt om zijn zoon te slachten, klinkt er een stem. Hij mag de
jongen niets aandoen. Abraham is op de proef gesteld en blijkt bereid zelfs
het liefste dat hij heeft, ja zijn hele toekomst, aan God op te offeren, hoe-
veel vragen dat ook oproept. Abraham ziet een ram, verstrikt in de strui-
ken, en dat offert hij nu in plaats van zijn zoon.

Er zijn door de prediker vele toepassingen te maken over geloofsbe-
proeving en wat je voor God over hebt, maar hoe kan dit gedeelte in ver-
band worden gebracht met Jezus Christus? In de geschiedenis van de kerk
is het gebruikelijk geworden een verbinding te leggen met tussen de zoon
van Abraham en de Zoon van God. De eerste hoefde niet geofferd te wor-
den, maar de tweede moest dat wel, voor onze zonden. God doet wat de
mens niet hoeft te doen.

Is deze associatieve verbinding via het menselijke offerlam terecht?
Volgens Dingemans niet, en ik denk dat hij daarin gelijk heeft. In het offer
van Isaak gaat het namelijk niet om een verzoenoffer, maar in het offer
van Gods Zoon wel. Dat is een cruciaal verschil. Dingemans suggereert een
verbinding met Lucas 13:10-17 als evangelielezing, over een genezing van

24



DE SMAAK VAN DE PREEK

Jezus op sabbat. ‘God zal erin voorzien’ uit Genesis 22 betekent dat Hij
wegen wijst om onze gehoorzaamheid, beschikbaarheid en aanhankelijk-
heid vorm te geven. Jezus heeft dergelijke nieuwe en verrassende wegen
gewezen die de toekomst open houden door zich in te zetten voor men-
sen. De starre traditionele sabbatsgehoorzaamheid smelt Hij om tot een
nieuwe inzet voor mensen.

Hier wordt inderdaad een alternatieve verbinding gelegd met het op-
treden van Jezus. Maar is die bevredigend? Net niet, dunkt me. Jezus
treedt hier op als Leraar die met zijn voorbeeld en onderwijs nieuwe onbe-
vangen wegen betreedt. Waar is Jezus die als Koning en Priester ons redt?
Met deze Jezus zoeken wij omgang.

Vruchtbaarder lijkt het mij de basale vraag te stellen: waarom zou God
Abraham zo'n gruwelijke beproeving hebben opgelegd? Daar is een ant-
woord op te geven vanuit de godsdienstige context: God wilde juist niet
dat Abraham een mensenoffer bracht, zoals in omringende godsdiensten
wel gebeurde. Daarom wendt Hij het op het laatste moment af. De vraag
blijft dan: waarom op deze manier, waarom niet volstaan met een verbod?
Het verhaal vraagt om een antwoord dat dieper reikt. Hebreeén 11:18-19 zet
ons op een Spoor:

Terwijl er tegen hem gezegd was: ‘Alleen door Isaak zul je nageslacht krij-
gen,’ zei hij bij zichzelf dat het voor God mogelijk moest zijn iemand uit de
dood op te wekken, en daarom kreeg hij hem ook terug, bij wijze van voor-
afbeelding.

Op het moment dat Abraham op weg was om zijn zoon te offeren, wist
hij niet dat het op het laatste moment niet hoefde. Hij was bereid de op-
dracht uit de voeren, omdat Hij God bij machte achtte om Isaak uit de
dood weer terug te geven, een duidelijke toespeling op de opstanding van
Jezus. Adrianus van Selms zegt erover in zijn commentaar op dit hoofd-
stuk (Genesis deel 11, 26-277): naast het motief dat Abraham moest laten
zien dat God hem meer waard was dan het leven van zijn zoon komt dit
geloofsmotief van leven uit de dood. De navolging van God betekent vaak
een breuk met het natuurlijke leven. De zoon van de belofte kon voor

25



‘HEB JE M1j LIEF?’

Abraham nooit meer een gewoon aards kind zijn. Hierop voortbordurend:
het aardse leven is aan het sterven prijsgegeven. Abraham en wij allen
moeten leren onze hoop niet te vestigen op dit vergankelijke bestaan. God
reikt daarbovenuit. De komst van zijn Zoon als mens is daarvan de beze-
geling. Door de dood heen wint in Hem het leven.

Dus ja, er ligt een verbinding tussen het offeren van Isaak en de dood
van Jezus, Zoon van God. God geeft inderdaad het liefste dat Hij heeft, wat
Hij van Abraham vraagt. Hij doet dat om de vergankelijkheid open te bre-
ken naar het onvergankelijke leven met Hem. Hij doet wat Abraham niet
hoeft te doen: zijn Zoon afstaan. De lijn loopt niet over het verzoenoffer,
maar over de overwinning op de dood en het geloof daarin. Het verhaal
brengt niet alleen vervreemding, maar goed opgevat brengt het ons God
juist nabij. Dankzij Hem is er eeuwig leven in de geloofsrelatie met Chris-
tus.

Op deze manier wordt een associatieve verbinding gelegd tussen de
oudtestamentische tekst en Jezus Christus, een verbinding die niet in de
tekst zelf besloten ligt, maar die de tekst ook geen geweld aandoet, maar
hem veeleer openlegt, en die past binnen de eenheid van Gods handelen
in de heilsgeschiedenis met zijn volk en zijn wereld.

Themagericht of tekstgericht?
Hoe komt de prediking van Christus als persoon om van te houden omdat
je je leven aan Hem te danken hebt, het beste tot haar recht? In een the-
magerichte of een tekstgerichte preek? Dan heb ik de derde mogelijkheid
nog buiten beschouwing gelaten: dat de tekst wordt samengevat in een
thema dat boven de preek gezet wordt. Ofwel is dit thema een adequate
vertolking van wat de tekst te zeggen heeft, en dan valt het onder tekstge-
richte prediking. Ofwel dit thema verraadt de vrije hand van de prediker
die de weerbarstige tekst in het gelid van een overzichtelijke opzet wil
brengen. Dan neigt het geheel meer naar een themagerichte preek. Kiezen
we een thema als leidend voor de opbouw, of de tekst zelf?

De voordelen van een tekstgerichte benadering lijken de overhand te
hebben: je blijft dicht bij het Woord, je gaat niet, zoals bij een themage-
richte benadering het gevaar is, met de tekst op de loop, je gebruikt die

26



DE SMAAK VAN DE PREEK

niet als kapstok om je eigen verhaal aan op te hangen. Trouw aan het
Woord lijkt zo te pleiten voor een tekstgerichte benadering.

Er zijn echter ook overwegingen die de andere kant op wijzen. Daarbij
blijft het natuurlijk van belang om van het thema naar de tekst te gaan en
de tekst tot spreken te brengen. In de voorvorige paragraaf merkte ik op
dat de tekst resoneert tegen het geheel van Gods heilshandelen. Maar er is
nog een klankbord. Hij resoneert in de preek ook tegen het geheel van de
belevingswereld van de hoorders. En het thema is een mogelijkheid om
die leefwereld te raken. Daarmee is de aandacht van de hoorders getrok-
ken. Vanaf het begin is er herkenning. Je creéert de mogelijkheid te laten
zien dat Jezus betrekking heeft op het volle leven, dat Hij mensen in hun
existentie raakt.

Daarbij denk ik niet eens alleen aan een thema dat uit de tekst op-
komt. Je kunt ook denken aan een thema als zijingang, als toeleidende
weg, om in het hart van de tekst te komen. Zo'n thema dat naar het hart
van de tekst én naar het hart van de hoorder toegaat werkt ook selectief.
In een goede preek zal het niet zo zijn dat het thema van de tekst afleidt
en de tekst alleen maar als opstapje dient, maar het is wel onvermijdelijk
dat zaken die de tekst benoemt onbesproken blijven. Is dat een minpunt?
Ik denk van niet. Hoorders luisteren altijd selectief. We moeten het op-
nemingsvermogen van de gemiddelde luisteraar niet overschatten. Stel dat
de tekst veel bijzonderheden oplevert die alle gewetensvol aan de orde
worden gesteld. Dan zullen de hoorders daar 10 tot 30% van meenemen.
Op een gegeven moment haken zij af. Stel daartegenover dat met gebruik
van een thema waarin de hoorders zich herkennen de prediker niet meer
dan 60% van de inhoud aan de orde stelt. Dan nemen ze daarvan 50 tot
80% mee. Dat is 30 tot 48% van de hele tekst. Dat is substantieel meer
vergeleken met de tekstgerichte preek! Het gaat in dit rekenvoorbeeld na-
tuurlijk niet om exacte getallen, maar om de gedachte.

Via een thema wordt een bewust gekozen selectie van de tekst aan de
orde gesteld en naar het hart van de hoorders gebracht. Per saldo nemen
de hoorders in dat geval meer van de boodschap van de tekst op dan wan-
neer de tekst zonder thema wordt uitgelegd. Deze overweging pleit ervoor
in de prediking een thema te kiezen.

27



‘HEB JE M1j LIEF?’

Voorbeeld van een themagerichte uitleg

Van deze themagerichte uitleg wil ik een voorbeeld in de discussie bren-
gen uit mijn eigen preekpraktijk. Het gaat over Matteiis 16:13-26. Hier
wordt heel veel aan de orde gesteld dat in een preek niet allemaal aan-
dacht kan krijgen. Ik zet ze even op een rijtje: aanwezigheid in het gebied
van Caesarea Filippi, de vraag van Jezus: ‘wie zeggen de mensen dat de
Mensenzoon is?, de variatie aan antwoorden, de vraag aan de leerlingen
zelf, de belijdenis van Petrus, de verklaring van Jezus dat dit inzicht hem
door de Vader geschonken is, Petrus die met zijn belijdenis wordt betiteld
als ‘rotsman’ waarop Jezus zijn kerk bouwt, de strijd met het dodenrijk dat
niet zal winnen, de gave van de sleutels die toegang geven tot het konink-
rijk, het verbod aan de leerlingen om te zeggen dat Jezus de Messias is, de
aankondiging door Jezus van zijn lijden, het verzet van Petrus daartegen,
de ruwe terechtwijzing door Jezus: ‘Ga terug, Satan, achter Mij!". Hoe ver-
tolk je dan de boodschap op een evenwichtige wijze zonder een overmaat
aan tekstverklaring?

Een keuze met nadelen is: een selectie maken. Bijvoorbeeld: alleen
preken over de belijdenis van Petrus, of alleen over Petrus als rots waarop
Jezus zijn kerk bouwt, of alleen over de sleutels van het koninkrijk, of al-
leen over het protest van Petrus tegen het lijden en Jezus scherpe afwij-
zing. Het grote nadeel van zo'n selectie is dat alles met alles samenhangt.
De diverse elementen leggen elkaar uit. Dat ze in Caesarea Filippi zijn is
een veelzeggende achtergrond van de woorden van Jezus dat de poorten
van het dodenrijk, het rijk van Satan, de kerk niet zullen overweldigen: Hij
zegt dit in het heidense grensgebied van Galilea, met Romeinse afgoden-
tempels. De ene ware God lijkt daar afwezig. Dat Jezus de Messias is staat
niet los van de manier waarop Hij dat is: in de weg van lijden naar over-
winning. Dat de kerk overeind blijft op de stevige rots lijkt te worden te-
gengesproken door de kritiek van Petrus en de heftige reactie van Jezus.
Het blijkt een serieuze dreiging te zijn dat Satan Jezus demotiveert om de
weg te gaan die Hij moet gaan. Jezus’ betiteling van Petrus als rotsman
staat weer niet los van zijn belijdenis van Jezus als de Messias. Het bete-
kent dat Jezus op hem en zijn belijdenis de kerk zal bouwen. Maar Petrus’
belijdenis contrasteert met zijn verzet tegen Jezus’ lijJden. Het ene is niet

28



DE SMAAK VAN DE PREEK

zonder het andere. Hij wordt zowel ‘Petrus’ als ‘Satan’ genoemd. En ook de
toepassing uit dit alles op ons persoonlijke leven kan niet buiten beschou-
wing blijven. Jezus maakt die toepassing zelf door te spreken over de na-
volging (vers 24-26).

Met deze complexiteit heb ik proberen om te gaan door een thema te
kiezen dat meer een zijingang dan een samenvatting is: “Twee sterke per-
soonlijkheden’. Dit thema sluit aan op de belevingswereld van mensen in
deze tijd; het appelleert aan de psychologisering van de leefwereld. Jezus
vertoont zich als een sterke persoonlijkheid door zichzelf ter discussie te
stellen: wat vinden ze van Me en wat vinden jullie van Me? Zouden wij dat
durven? Ook laat Hij zijn kracht zien door eerlijk het lijden in de ogen te
kijken en te aanvaarden. Wat ook weer niet betekent dat Hij immuun is
voor vertwijfeling. Simon Petrus ontpopt zich als een sterke persoonlijk-
heid door het voortouw te nemen, de woordvoerder van de anderen te zijn
en stellige uitspraken te doen. Maar daar dankt hij zijn nieuwe inzicht niet
aan en het weerhoudt hem niet de plank volledig mis te slaan. Dat leidt
tot een toepassing: nooit op sterke leidersfiguren vertrouwen puur om het
feit dat ze sterke persoonlijkheden zijn. Maar je kunt dat niet omdraaien
en zeggen: omdat iemand een krachtige persoonlijkheid is, moet je hem
niet volgen. Niemand is zo krachtig als Jezus. En Petrus is wel de rotsman.
Staan wij sterk genoeg in onze schoenen om Jezus na te volgen? Alleen
door dicht bij Jezus te leven. Hij heeft de macht! Hij maakt ons sterk. Later
kon Petrus tegen de gemeente zeggen: Zelfs als u moet lijden omwille van
de gerechtigheid, dan bent u toch gelukkig te prijzen. Wees daarom niet
bang voor de mensen en laat u door niets in verwarring brengen. Erken
Christus als Heer en eer Hem met heel uw hart’ (1 Petrus 3:14-16).

Ook nu blijft uit de perikoop wel iets onderbelicht: op Petrus als rots
van de kerk wordt niet uitvoerig ingegaan; evenmin op zijn rol als sleutel-
drager. Maar eigenlijk komen alle andere elementen substantieel aan bod.
De preek resoneert ook tegen de achtergrond van de ervaringswereld van
de hoorders: Jezus is de sterke, betrouwbare persoonlijkheid. Verbonden
met Hem kunnen wij groeien in kracht.

29



‘HEB JE M1j LIEF?’

De preek op smaak

De preek is alleen op smaak, anders gezegd: ze beantwoordt alleen aan
haar doel, wanneer Christus daarin vol goddelijke liefde tot ons komt en
ons aanspreekt. We hebben erbij stilgestaan hoe die ontmoeting tussen
Christus en zijn gemeente kan worden bemiddeld in de preekactiviteit.
Het is van belang het geheel van de Schrift als klankbord te hebben, maar
ook de ervaringswereld van de hoorder. Een oecumenisch leesrooster
heeft geen prioriteit. Thematisch preken kan helpen.

Maar hoe stellen we het ons voor dat Géd zelf in Christus tot ons
komt? Het gaat er dan om dat God in de persoon van Jezus Christus een
relatie met ons aangaat. Dat vraagt van ons dat wij ons in de relatie tussen
God en de mens verdiepen zoals die gestalte krijgt in Jezus. De interactie
tussen God en de mens door de persoon van Jezus Christus kan alleen de
volle aandacht krijgen als we afzonderlijk stilstaan bij Gods motief voor de
incarnatie, de menswording, van Gods Zoon. Dat gaan we in het volgende
hoofdstuk doen.

30



3. Waarom God mens werd

Is de vraag ‘waarom God mens werd’ een vraag die ertoe doet? De vraag is
al in de n* eeuw principieel gesteld en de beantwoording ervan heeft die-
pe sporen getrokken in de uitleg van het evangelie. De beantwoording van
de vraag doet ertoe, want ze heeft alles te maken met het verschil dat ik al
eerder aanduidde tussen Jezus’ optreden als transactie of als uitdrukking
van Gods relatie met ons.

Anselmus van Canterbury (1033-109) kwam ermee naar voren. Hij
stelde de vraag in het Latijn: Cur Deus homo?, en gaf die als titel mee aan
een vermaard geworden publicatie. Zijn antwoord was: de zonde van de
mens schendt de ordo, de rechtsorde, van God en rooft daarmee Gods eer
(honor). Voor die eerroof eist Hij een evenredige straf van de dader of een
genoegdoening van een ander voor die dader. Als wij de straf zouden moe-
ten dragen, zou er voor ons geen verlossing zijn. De Zoon van God is mens
geworden om voor ons genoegdoening te geven aan de geschonden eer
van God. Zijn optreden is dus gericht op het mogelijk maken van onze ver-
lossing. Daartoe vervult Hij de voorwaarden die daaraan zijn verbonden.
Dat gaat in de richting van een transactie.

Zou het ook kunnen zijn dat zijn komst gericht is op het herstel van de
relatie tussen Hem en ons, en niet primair op Jezus’ kruisiging als transac-
tie tussen de Vader en de Zoon als mens? Daarover gaat dit hoofdstuk. We
zien de verschillende mogelijke motieven onder ogen.

Motief voor de menswording: het ene uiterste

In de lijn van Anselmus heeft Johannes Calvijn het motief van de mens-
wording van de Zoon van God specifiek aangewezen in het dragen van de
last van Gods toorn als representant van de mensen. Door middel van het
aannemen van de menselijke natuur wil God via zijn Zoon in onze plaats
het gericht over onze zonden dragen en ons van de macht van het kwaad
bevrijden. Het was immers de mens die genoegdoening aan Gods oordeel
moest geven en de straf voor zijn zonde moest dragen. Zo moest onze
Heer als onze Plaatsbekleder waarachtig mens worden. Als Hij alleen God

31



‘HEB JE M1j LIEF?’

zou zijn, kon Hij de dood niet ondergaan, en als Hij alleen mens zou zijn,
kon Hij de dood niet overwinnen. Daarom was het onvermijdelijk voor
onze verlossing dat Hij als God de menselijke natuur aannam (Institutie,
boek 2, hoofdstuk 12, §3). Volgens deze verklaring valt Gods besluit mens
te worden samen met het besluit het kruis te aanvaarden en de losprijs
voor onze zonden te betalen. Deze lijn krijgt bij Calvijn de meeste aan-
dacht. Het is de lijn van Anselmus, die we met eigen accenten terugvinden
in de Heidelbergse Catechismus (vraag 12-18).

Volgens Calvijn is de Bijbel er duidelijk in wat het doel van God is met
zijn Zoon op te dragen mens te worden: dat Die zichzelf zou offeren om de
Vader met ons te verzoenen (boek 2, hoofdstuk 12, §4). Op die manier
wordt de menswording wel sterk geinstrumentaliseerd tot de onvermijde-
liike weg om aan alle voorwaarden voor onze verlossing te voldoen: de
menswording in het belang van de transactie die nodig is om de weg vrij te
maken voor onze verlossing. Zo'n transactie werkt een zekere verzakelij-
king in de hand; schuld en boete moeten tegen elkaar opwegen. Waar
blijft zo de relatie zoekende liefde die God in de menswording van zijn
Zoon uitdrukt?

De vraag die hier bij mij rijst is: klopt het dat de plaatsbekledende
kruisiging volgens de Bijbel het specifieke doel van Gods menswording is?
Als we de Bijbel zorgvuldig lezen, ligt een andere conclusie voor de hand,
namelijk dat de menswording van God zelf ook al toenadering is, een uit-
gestoken hand van God naar de mensen, een daad van liefde, om hen over
te halen zich aan God te onderwerpen en toe te wijden. Maar nu loop ik
op de dingen vooruit. Eerst sta ik stil bij het andere uiterste.

Motief voor de menswording: het andere uiterste

In de geschiedenis van de theologie zijn er stemmen opgegaan die ervoor
pleiten de menswording van God onafhankelijk te zien van Gods beslissing
daardoor verzoening te bewerken. Mat andere woorden: ook zonder de val
in zonde van de mensheid zou God mens zijn geworden. Verschillende
motieven voor deze menswording worden aangevoerd. De overweging die
mij nog het meest aanspreekt is die waarin de menswording van de Zoon
wordt gezien als voltooiing van de schepping: de schepping zelf is al een

32



WAAROM GOD MENS WERD

goddelijke daad waarin de Schepper in liefde tot zijn schepsel afdaalt, de
menswording brengt deze beweging in liefde tot haar hoogste doel. God
wil zo dicht mogelijk bij zijn mensen komen. Zijn menswording is daarvan
de uitdrukking. God wil immers één zijn met de door Hem geschapen
mensen (Henri Veldhuis, 1990, 336-337).

Het belangrijkste bezwaar tegen deze voorstelling van zaken wordt
verwoord door Calvijn. Hij spreekt in zijn Institutie van ‘verkeerde
nieuwsgierigheid’ en ‘dwaze vragen’ (zou de Zoon mens zijn geworden als
de mens niet in zonde gevallen was?). De Bijbel is volgens hem overduide-
lijk in het motief voor de menswording: Christus is gekomen om zondaren
te redden. Wij moeten onze gedachten niet de vrije loop laten, maar zodra
het over Christus gaat het spoor van de verzoening volgen dat vooral Pau-
lus wijst (boek 2, hoofdstuk 12).

Ik voeg me bij Calvijn als hij stelt dat spreken over de menswording
van God buiten de zonde van de mensen om, leidt tot oncontroleerbare
speculatie. Laten we ons maar beperken tot de kaders die de Bijbel zelf
aanreikt.

Motief voor de menswording: de tussenweg
Is het waar dat de Bijbel ons als specifiek motief voor de menswording van
God het lijden en sterven voor onze zonden noemt? Laten we vooral eens
naar de evangelién kijken. Daar worden ook andere beweegredenen aan-
gevoerd. Johannes begint ermee: het W6drd is mens geworden van vlees
en bloed (1:14). En het Woord was God (1:1) en is gelijk aan de Zoon
(1:14,18). God zwijgt niet, Hij spreekt. Het Oude Testament is er vol van.
Dit is zo kenmerkend voor God - Vader, Zoon en Geest — dat de Zoon het
Woord wordt genoemd. Hij is Gods Woord tot de mensen. Vanaf het be-
gin is de menswording gericht op communicatie van God met de mens.
Hij zoekt in de menswording toenadering, contact, gemeenschap, relatie:
Hij is Immanuél, God met ons (Matteis 1:23). Dit is het eerste motief.
Daaraan verbonden: Jezus’ komst op aarde heeft als drijfveer dat Hij
laat zien wie de Vader is. Hij zegt: ‘niemand kent de Vader behalve de
Zoon, en iedereen aan wie de Zoon het wil openbaren’ (Matteiis 11:27). En
Johannes verklaart in de aanhef van zijn evangelie: ‘Niemand heeft ooit

33



‘HEB JE M1j LIEF?’

God gezien, maar de enige Zoon, die zelf God is, die aan het hart van de
Vader rust, heeft Hem doen kennen’ (Johannes 1:18). Verder, in een ge-
sprek met zijn leerlingen: ‘Wie mij gezien heeft, heeft de Vader gezien’ Jo-
hannes 14:9). In zijn eerste brief vat Johannes het zo samen: ‘We weten
ook dat de Zoon van God gekomen is en ons inzicht heeft gegeven om de
ware God te kennen’ (1 Johannes 5:20).

Daaraan is toe te voegen dat Jezus op aarde is gekomen om het verlo-
rene te zoeken en te redden, en om een kring van volgelingen om zich
heen te verzamelen. Hij riep uitnodigend: ‘Kom allen bij Mij, jullie die
vermoeid zijn en onder lasten gebukt gaan, Ik zal jullie rust geven’ (Mat-
tetis 11:28). Hij is de goede herder op zoek naar het verloren schaap (Lucas
15:1-7; Johannes 10). Bij het zien van de tempelstad brak Hij uit in een
klacht: Jeruzalem, Jeruzalem, jij die de profeten doodt en stenigt wie naar
je toe zijn gestuurd! Hoe vaak heb ik je kinderen niet bijeen willen bren-
gen zoals een hen haar kuikens verzamelt onder haar vleugels, maar jullie
hebben het niet gewild’ (Mattets 23:37).

Tot slot noem ik de gelijkenis van de onrechtvaardige pachters (Mar-
cus 12:1-9). Die gelijkenis gaat zo. lemand plantte een wijngaard, verpacht-
te die en ging op reis. Na de oogsttijd stuurde hij een knecht om de pacht
te innen. Maar de pachters mishandelden en vernederden hem en stuur-
den hem met lege handen weg. Andere knechten volgden en zij ondergin-
gen hetzelfde lot of erger. Uiteindelijk had de eigenaar alleen nog zijn be-
minde zoon. Die stuurde hij naar de pachters met de gedachte dat ze voor
zijn zoon wel ontzag zouden hebben. Maar de pachters zeiden: dit is de
erfgenaam, als we hem doden is de wijngaard van ons. Aldus deden ze.
Het lichaam gooiden ze buiten de wijngaard. Dan komt de eigenaar zelf,
doodt de pachters en geeft de wijngaard aan anderen.

De analogie zit in het punt dat de eigenaar zijn zoon niet naar de wijn-
gaard stuurde om hem door de pachters te laten doden. In overeenstem-
ming daarmee benader ik de komst van Jezus naar deze wereld. Waarom
heeft God zijn Zoon naar deze wereld gezonden? Om de mensen bij Hem
terug te brengen, om hun de weg van het goede leven uit te leggen, om
hun de genade van God te onthullen, om een nieuw begin uit te roepen,
om Gods heilzame koningschap aan het licht te brengen, om de macht van

34



WAAROM GOD MENS WERD

het kwaad uit te dagen en uit te bannen, om genezing en vergeving te be-
werken, om een vernieuwd volk om zich heen te vergaderen dat gedreven
door zijn Geest vol is van Gods liefde en Hem geeft waar Hij recht op
heeft.

Dit zijn allemaal voorbeelden waarin het lijden en sterven niet voorop-
staat als motief in Gods zending van zijn Zoon als mens naar deze wereld.
Het lijden en sterven van Jezus Christus is daarin niet beoogd, al is het wel
op voorhand ingecalculeerd, als we ervan mogen uitgaan dat God het
mensenhart doorziet en de toekomst overziet.

De tussenweg die zich hier aftekent, is dat het motief van de mens-
wording van de Zoon wel degelijk de redding van de mensen is en hun
verzoening met God. Het kruis is hierbij echter niet Gods vooropgezette
plan, maar voluit het initiatief van mensen. Wel is het een consequentie
die God voorzag, doordat Hij de mensen doorzag en de geschiedenis in
verleden, heden en toekomst overziet. Is daarbij het kruis van zijn verzoe-
nende betekenis beroofd? In geen geval. In zijn ondoorgrondelijke wijs-
heid heeft God het kruis dat de diepste manifestatie was van s mensen vij-
andschap tegen God, gemaakt tot de grondslag van zijn nieuwe wereld.
Daar gaan de volgende twee hoofdstukken dieper op in.

Aanknopingspunten bij Calvijn en Barth

Het is opmerkelijk dat zowel Calvijn als Karl Barth, die beiden het motief
van de menswording in nauwe verbinding zien met het kruis, toch ook
kunnen spreken over Gods toenadering tot de mensen als motief. Volgens
Calvijn heeft de Zoon zich in de menswording één met ons maakt om ons
een onderpand te geven, zodat wij daarop kunnen vertrouwen voor onze
redding. Hij is van hetzelfde vlees en bloed geworden als wij, daarom heb-
ben wij een vaste basis om te geloven dat ook wij kinderen van God zijn.
Immers, als Mensenzoon heeft Hij aangenomen wat van ons was, zodat
Hij als Gods Zoon ons genadig kon laten delen in wat van nature het zijne
was. De zekerheid over de erfenis van het koninkrijk van de hemel is gele-
gen in het feit dat de Zoon van God, die daarover beschikt, ons tot zijn
broeders en zusters heeft aangenomen. Calvijn spreekt van een heilige
broederschap. Dat getuigt van Gods vertrouwenwekkende nabijheid tot

35



‘HEB JE M1j LIEF?’

ons en van de persoonlijke relatie die Hij legt (§2 van hoofdstuk 12 in boek
2 van de Institutie).

In zijn beroemde voordracht ‘Die Menschlichkeit Gottes’ uit 1956 be-
toogde Karl Barth dat Gods menselijkheid besloten ligt in zijn beslissing
mens te worden. Ze betekent dat in Jezus Christus God en mens elkaar
ontmoeten en samen zijn, een ontmoeting en samenzijn die genadig uit-
gaan van God. Jezus Christus manifesteert de eenheid van God en mens en
toont zich de trouwe verbondspartner in dubbele zin: de superieure god-
delijke partner en de ondergeschikte menselijke partner. Het begint bij
God: Hij maakt zichzelf tot partner van de mens. Het betekent dat Hij met
ons een geschiedenis doormaakt en dat Hij met ons in dialoog treedt. In
mijn woorden: de menselijkheid van God betekent dat Hij op mensenni-
veau met ons in relatie treedt.

Let op de accentverschuiving in de betekenis van de menswording.
Eerder ging alle aandacht uit naar het aannemen van de menselijke na-
tuur. Die betekenis blijft voorondersteld, maar krijgt een verlengstuk. De
menswording spreekt relationeel niet alleen over Gods aanvaarding van de
menselijke natuur, maar ook over zijn aanvaarding van de mensen zelf.
Gods menselijkheid is zijn humaniteit, zijn verbondenheid met de men-
sen, hoezeer die ook van Hem zijn afgedwaald. Daarmee is Gods mense-
lijkheid ook de bron van onze humaniteit. Jan Buskes sprak in navolging
van Barth van Het humanisme van God (1972). De ‘humaniteit van God’
zou nog treffender zijn geweest. Onze naastenliefde is afspiegeling van
Gods mensenliefde die iets zegt van Gods karakter in Jezus Christus en die
universeel is. Deze aandacht voor de menselijkheid van God in Jezus onze
Heer is een bekrachtiging van de intieme relatie met mensen voor wie God
gekozen heeft, een relatie die Hij in Jezus en door de Geest realiseert.

Over de menswording kan dus gesproken worden als heilige broeder-
schap (Calvijn) en als uitdrukking van Gods menselijkheid jegens ons
(Barth), zonder dat daarbij onmiddellijk het kruis ter sprake wordt ge-
bracht of wordt verondersteld.

De eigen betekenis van de menswording
De menswording van Gods Zoon heeft haar eigen betekenis in Gods toe-

36



WAAROM GOD MENS WERD

nadering tot mensen, om hen met liefde te omringen en te roepen tot om-
keer. De Zoon is aan de mensen gelijk geworden, daarmee heeft God laten
zien dat Hij aan alle mensen gelijk geworden is. Hij is ‘God met ons’, zon-
der zich boven ons te verheffen. Daarmee opent Hij zijn hart voor alle
mensen. Hij laat ons daarmee tegelijk zien waarin de essentie van mens-
zijn zoals Hem dat voor ogen staat gelegen is: daarin dat wij ons niet bo-
ven anderen verheffen, maar hen in liefde willen dienen. De menswording
van de Zoon laat zien dat God een persoonlijke relatie met ons zoekt.

God is mens geworden in een wereld waarin mensen juist wel hun
kracht zochten en zoeken in de verheffing van zichzelf ten koste van an-
deren. Hij kwam naar ons toe om ons van die zelfverheffing bewust te ma-
ken en weg te roepen. Zelf toonde Hij in zijn eenvoud en liefde voor de
minsten de houding van de ware mens naar Gods bedoeling.

Deze houding heeft Hem op de weg van het lijden gebracht, eindigend
in de dood aan het kruis. De kruisdood van zijn Zoon was niet Gods voor-
opgezette plan met zijn menswording, maar wel een door Hem vooraf
verdisconteerde consequentie. Toch is noch de Vader noch zijn Zoon Jezus
Christus deze consequentie uit de weg gegaan. Tot het einde toe hebben
zij de weg van het ware menszijn willen gaan. De kracht van de menswor-
ding ligt niet in de transactie die moest worden uitgevoerd of de procedu-
re die moest worden doorlopen om God de ruimte te geven om genadig te
zijn. De kracht ervan ligt in de relatie die God met ons heeft gelegd. Door-
dat God in de menswording intiem met ons geworden is, heeft Hij de mo-
gelijkheid geschapen om intiem met Hem te worden. Echter, de mens-
wording heeft tot een absolute crisis geleid in de verwerping door de men-
sen van de ware mens.

Waartoe dit heeft geleid in de verhouding tussen God en mens, en hoe
dit is opgelost, vormt de inhoud van het volgende hoofdstuk.

37



4. Plaatsbekleding

Dit hoofdstuk gaat over de betekenis van het kruis van Christus. Daarover
bestaat binnen de meer traditioneel gereformeerde en evangelische kerken
een consensus die teruggaat op Anselmus van Canterbury (1033-1109).
Daarover ging het al in het vorige hoofdstuk waarin de vraag centraal
stond waarom God mens werd. Zijn redenering luidt ongeveer als volgt.
Gods rechtvaardigheid eist dat de zonde gestraft wordt, ofwel dat de
schuld die daardoor openstaat betaald wordt. Zelf kunnen wij die straf niet
dragen of die schuld betalen. Maar nu is Gods Zoon als mens in deze we-
reld gekomen om in onze plaats aan het kruis genoegdoening te geven
voor onze schuld. Dankzij zijn plaatsbekledende lijden kunnen wij verge-
ving ontvangen en vrijuit gaan.

Deze samenvatting van het evangelie legt de nadruk op de transactie
tussen God de Vader en God de Zoon als mens. Daardoor raakt de relatie
die God in de menswording met ons legt op de achtergrond. De vraag is
niet alleen of daarmee Gods motief voor de menswording voldoende tot
zijn recht komt, maar ook of de betekenis van het kruis daarmee trefzeker
wordt geduid. Met die laatste vraag houden we ons in dit hoofdstuk bezig.

Bezwaren tegen de traditioneel protestantse verzoeningstheologie
Stefan Paas werkt in zijn Vrede op aarde (2023) een aantal bezwaren uit die
tegen deze verzoeningstheologie worden ingebracht. Allereerst is een ver-
zoeningstheologie die zo draait om de straf die de Vader de Zoon aandoet
gewelddadig. Er vallen woorden als ‘kosmische kindermishandeling’. Ver-
der heerst hier de pedagogie van de angst: op de achtergrond staat de
dreiging van eeuwige foltering in de hel. Ten derde heeft deze heilsleer
een sterk autoritair en leerstellig karakter en verraadt ze een obsessie met
zuivere waarheid. Ten slotte noemt hij het wezenlijk passieve karakter van
deze verzoeningsleer. Waar blijft onze verantwoordelijkheid als wij er
niets aan kunnen bijdragen?

Deze vervreemding verklaart hij uit de verandering van de tijd en cul-
tuur. Vroeger was het leven pijnlijker, harder, korter. De sociale verschil-

38



PLAATSBEKLEDING

len waren veel groter. Geweld was een dagelijkse routine. En de mensen
hadden buitengewoon weinig greep op de wereld om hen heen. ‘De op-
permachtige, eisende en oordelende God ontmoet de hulpeloze, schuldige
mens die alleen maar kan buigen onder zijn oordeel, en dit alleen door het
bloed van de doodgemartelde Christus aan dit oordeel kan ontsnappen’
(173). Doordat wij heel anders in het leven staan, missen die traditionele
noties in onze tijd de sociale en emotionele kracht die hun ooit onmiddel-
lijke en intuitieve betekenis gaf.

Paas zegt dus niet: de traditionele voorstelling van zaken is verkeerd.
Hij erkent dat er ook aanknopingspunten voor zijn in het Nieuwe Testa-
ment. Hij zegt wel: ze werkt in onze tijd niet meer, ze komt niet meer
over. Ze wekt geen verlangen, eerder weerzin en vervreemding. Ze past
niet goed in de werkelijkheidsbeleving van de hedendaagse mens. Daarom
moeten we nu andere accenten zetten.

Het doorslaggevende accent is volgens Paas: het heil is lichamelijk, dat
betekent: het raakt onze emoties en het is herkenbaar in onze tijd en op
onze plaats. Het gaat niet om een theologische theorie van het kruis, maar
om de werkelijkheid daarvan. We moeten op zoek naar de Verlosser, niet
naar een verlossingsformule (136), of naar de oplossing van een theolo-
gische puzzel. Het is drama, verzoening-in-actie, een stomp in de buik.
Hier stierf een tot op het bot vernederde man (385). Het heil is concreet,
en wordt werkelijkheid in onze omgang met onze medemens en met de
schepping.

Reflectie op Paas’ positie

Voorop signaleer ik een opmerkelijke overeenkomst tussen mijn eigen
denken en dat van Paas. Hij zegt: het kruis is geen theologische theorie,
maar lichamelijke werkelijkheid. Ik zeg met andere woorden iets wat
daarmee verwant is. Ik zeg: maak van het kruisgebeuren geen transactie
tussen de Vader en de Zoon, dat schept afstand en onbegrip. Geen trans-
actie of procedure, maar relatie. Juist die aandacht voor relatie sluit aan bij
Paas’ nadruk op concrete lichamelijkheid, emotie, plaats en tijd. Het gaat
om gemeenschap, twee polen die samenkomen, omgang met elkaar heb-
ben. Intussen zet ik daarbij een eigen accent van communicatie en per-

39



‘HEB JE M1j LIEF?’

soonlijke omgang. Het gaat om de lichamelijkheid van het kruisdrama,
inderdaad, maar daar hoort ook de spiritualiteit bij, in relationele zin: het
geestelijke contact.

Het tweede waar ik bij stilsta is de manier waarop Paas met de ver-
vreemding omgaat. Het feit dat wij heel anders in het leven staan - veel
minder vanuit autoriteit, onmacht en angst, en dus veel minder geweld-
dadig of overgeleverd aan krachten waar we geen vat op hebben - heeft
zeker invloed op onze perceptie van het heil en de weg daarheen. Hijj
maakt aannemelijk dat onze positie in het leven met zich meebrengt dat
wij weinig voeling hebben met een verzoeningsleer die de nadruk legt op
straf en het vloeien van bloed. Echter, mijn probleem is dat hij het hierbij
laat. Ik zou zeggen: laten we ons met de geconstateerde en begrepen ver-
vreemding opnieuw tot de Schrift wenden. Daarbij gaat het me niet zozeer
om veel of weinig Bijbelteksten. Belangrijker is het dat we in een zorgvul-
dige analyse aan het geheel van de bijbelse boodschap recht doen.

Daarbij ga ik als volgt te werk. Eerst leg ik de vinger bij twee funda-
mentele noties waarin de overgeleverde verzoeningsleer mijns inziens te-
kortschiet. Vervolgens teken ik mijn eigen perceptie van ‘verzoening door
voldoening’, die niet het kenmerk vertoont van een transactie maar van
een relatie. ‘Verzoening’ betekent dat die relatie in een fundamentele crisis
is geraakt en daar dankzij God weer uitkomt. Deze uiteenzetting laat ik
volgen door een verdere bijbelse verantwoording.

Zelfs in dit hoofdstuk kom ik daar niet klaar mee. Het volgende hoofd-
stuk gaat dieper in op de vraag hoe de concrete voltrekking van de ge-
schiedenis in relaties van actie en reactie zich verdraagt met wat we in het
Nieuwe Testament ook vaak tegenkomen: het terugvoeren van deze ge-
schiedenis op Gods vooropgezette plan.

Gerechtigheid in het Oude Testament

De eerste notie die in de overgeleverde verzoeningsleer tekortkomt is die
van de gerechtigheid. Is het inderdaad zo dat in de Bijbel Gods gerechtig-
heid eist dat de zonde tegen Gods majesteit met de eeuwige straf aan li-
chaam en ziel gestraft moet worden, zoals de Heidelbergse Catechismus in
antwoord 11 verklaart? De Bijbel spreekt zo niet.

40



PLAATSBEKLEDING

In het Oude Testament heeft ‘gerechtigheid” betrekking op het welzijn
van ieder en heeft ze bijzondere aandacht voor de zwakke: de wees, de
weduwe en de vreemdeling, dat er voor hen hulp en bescherming is. De
goede manier van leven die daar voor mensen bij hoort, betreft het juiste
gedrag volgens Gods aanwijzingen om oprecht en betrouwbaar met elkaar
om te gaan. ‘Gerechtigheid’ komt op deze manier dicht bij heil en vrede.
Het is een relatiebegrip.

Deze betekenis vinden we bijvoorbeeld in Jesaja 51:8: ‘Maar mijn ge-
rechtigheid zal voor altijd blijven, de redding die 1k breng, duurt van ge-
slacht op geslacht.” Jesaja 56:1 legt hetzelfde accent: ‘de redding die Ik
breng is nabij, en weldra openbaar Ik mijn gerechtigheid.” We kunnen ons
beroepen op diverse psalmen die Gods gerechtigheid in verband brengen
met de vrede die Hij geeft, al dan niet door middel van zijn gezalfde ko-
ning. Psalm 72 gaat over God die zijn gerechtigheid aan de koning geeft.
‘Moge hij uw volk rechtvaardig besturen, uw arme volk naar recht en wet.’
In vs. 4 wordt dat nog meer ingevuld: ‘Moge hij recht doen aan de zwak-
ken, redding bieden aan de armen, maar de onderdrukker neerslaan.’ Vers
12 en 13 bezingen waar dat op uitloopt: ‘Hij zal bevrijden wie arm is en om
hulp roept, wie zwak is en geen helper heeft. Hij ontfermt zich over weer-
lozen en armen, wie arm is, redt hij het leven.” Ook Psalm 85 tekent een
prachtige samenleving die de gelovigen van God verwachten: ‘Voor wie
Hem eren is zijn hulp nabij: zijn glorie komt wonen in ons land, trouw en
liefde omhelzen elkaar, recht (Hebreeuws: gerechtigheid) en vrede be-
groeten elkaar met een kus, trouw bloeit uit de aarde op, recht (He-
breeuws: gerechtigheid) ziet uit de hemel toe.’

Kort maar krachtig: ‘gerechtigheid’ is hier niet primair aan ieder geven
waar die recht op heeft, maar: ieder tot zijn of haar recht laten komen. Dit
duidt op respect, liefdevolle bereidheid om te helpen, betrouwbaarheid,
ruimte geven. Dit heeft ook betrekking op God, die ten aanzien van de
mens niets liever wil dan dat die tot bloei komt op de manier die Hem
voor ogen staat. En het slaat net zo goed op de mens die God alle eer geeft
die Hem toekomt, en die zijn leven aan Hem wijdt.

Lezen we in het Oude Testament dan niet ook over Gods vergelding?
Jazeker, maar daar staat de vergelding in dienst van de reddende gerech-

41



‘HEB JE M1j LIEF?’

tigheid. Het is de onderdrukker, de mens die de gerechtigheid frustreert,
die het voorwerp wordt van Gods oordeel. Doordat de goddeloze uit de
weg wordt geruimd, wordt de gerechtigheid voor de arme die zijn heil van
God verwacht niet langer bedreigd.

Gerechtigheid in het Nieuwe Testament

Hoe zit dat in het Nieuwe Testament? In Romeinen 1:17 schrijft Paulus dat
in het evangelie Gods gerechtigheid zich openbaart. Luther vatte het
woord ‘gerechtigheid’ op als ‘gerechtigheid die voor God kan bestaan’. Dat
doet denken aan een gerechtigheid die de strenge toets van Gods oordeel
kan doorstaan. Denkt het Nieuwe Testament inderdaad op deze manier?

Veel exegeten menen van niet. Naar hun inzicht betekent gerechtig-
heid ook hier de reddende gerechtigheid die van God uitgaat en waarin wij
delen door het geloof. Dat wordt bevestigd door de context waarin de ge-
noemde uitspraak van Paulus staat. In vs. 16 noemt hij het evangelie Gods
reddende kracht voor allen die geloven. In vs. 17 noemt hij het de onthul-
ling van Gods gerechtigheid geheel en al door geloof. ‘Reddende kracht’ en
‘gerechtigheid’ verklaren elkaar, geheel in oudtestamentische zin. En als
de apostel vanaf vs. 18 verder gaat met een uitweiding over Gods oordeel
over deze wereld, gebruikt hij niet het woord ‘gerechtigheid’ om Gods
oordeel te verklaren - dat is: zijn strenge toets die de wereld niet kan
doorstaan -, maar hij gebruikt het woord ‘toorn’, geheel in overeenstem-
ming met het taalgebruik in het Oude Testament.

We gaan nog enkele veelzeggende plaatsen in het Nieuwe Testament
langs. In Mattets 3:13-17 wordt de doop van Jezus in de Jordaan beschre-
ven. Johannes maakt bezwaar: niet hij zou Jezus moeten dopen, Jezus zou
hem moeten dopen. Niet Jezus is de zondaar die gereinigd moet worden,
dat is Johannes. Het antwoord van Jezus luidt (vs. 15): “Toch moet je het
doen, want zo dienen wij de gerechtigheid geheel en al tot vervulling te
brengen.” Jezus brengt de gerechtigheid tot vervulling, dat betekent: Hij
brengt die tot volle ontplooiing en tot haar doel. Hij maakt zich één met
zondige mensen om hen uit de macht van de zonde te leiden naar het
volle heil.

In Mattetiis 5:6 verklaart Jezus al diegenen gelukkig die ‘hongeren en

42



PLAATSBEKLEDING

dorsten naar de gerechtigheid’. In overeenstemming hiermee roept Hij ons
op: “Zoek liever eerst het koninkrijk van God en zijn gerechtigheid’ (Mat-
telis 6:33). Dit gaat over verhoudingen waarin allen tot hun recht komen
en in vrede kunnen gedijen. In de zaligsprekingen zijn ‘wie hogeren en
dorsten naar de gerechtigheid’ in het gezelschap van zachtmoedigen,
barmhartigen en vredestichters.

Ik vraag voor nog één tekst uit de Bergrede aandacht. Dat zijn de waar-
schuwende woorden van Jezus naar al zijn hoorders: ‘als jullie gerechtig-
heid niet groter (vertaling 1951: overvloediger) is dan die van de schriftge-
leerden en de farizeeén, zullen jullie zeker het koninkrijk van de hemel
niet binnengaan’ (Matteis 5:20). Voor de schriftgeleerden en farizeeén uit
Jezus’ dagen was leven als rechtvaardige sterk gericht op het trouw nale-
ven van al Gods wetsbepalingen. Als je daarin slaagde, dan was je gerech-
tigheid groot. Bedoelt Jezus nu te zeggen dat we nog beter ons best moe-
ten doen dan de schriftgeleerden en de farizeeén om Gods regels zorgvul-
dig na te leven? Gezien zijn eigen onderwijs in de Bergrede bedoelt Hij iets
anders. Waar Hij kritiek op levert is afgepaste, begrensde gehoorzaam-
heid: moorden is wel verboden, schelden niet, wraaknemen mag, maar het
moet in verhouding staan tot wat je is aangedaan (een oog voor een 00g),
je volksgenoot moet je liethebben, maar je vijand niet. Daartegenover stelt
Hij een houding van onbegrensde liefde: zelfs niet lelijk tegen een ander
doen, je niet verzetten tegen wie kwaad in de zin heeft, ook je vijanden
liethebben. Deze levenshouding is door Paulus treffend samengevat door:
‘overwin het kwade door het goede’ (Romeinen 12:21). Dat is de overvloe-
diger gerechtigheid die Jezus vraagt.

Dit sluit een vorm van strengheid niet uit. God de Heer is zo gedreven
in zijn wil om rechte verhoudingen te scheppen en mensen daarbinnen te
beschermen, dat zijn toorn uitgaat naar allen die de verhoudingen verzie-
ken en medemensen opofferen aan hun kortzichtige eigenbelang. Zij krij-
gen te maken met Gods oordeel, als zij zich niet bekeren. Maar dat bete-
kent niet dat eerst aan zijn gerechtigheid voldaan moet worden voordat
Hij de ruimte heeft om zondaren te redden. Het is deze opvatting van ‘ge-
rechtigheid’ die het heilshandelen in Jezus Christus tot een transactie
maakt waarin de Zoon aan de voorwaarde voldoet die de Vader stelt om

43



‘HEB JE M1j LIEF?’

mensen te redden. Van het begin tot het einde is God, gedreven door zijn
gerechtigheid, uit op een relatie.

Evenredigheid tussen misdaad en straf is niet Gods standaard

Vanuit Gods gerechtigheid loopt geen rechte lijn naar de vergelding, maar
een indirecte: God rekent af met hen die zich van Hem niets aantrekken,
zijn gerechtigheid verstoren en anderen onderdrukken. Gods straffende
gerechtigheid is dienstbaar aan de verlossing van zijn kinderen. Z6 moeten
we het vermaan interpreteren dat we door de hele Bijbel heen horen:
‘Wreek uzelf niet, maar laat de toorn aan Mij over, Ik zal het vergelden,
spreekt de Heer’ (Deuteronomium 32:35; tweemaal aangehaald in het
Nieuwe Testament). Enerzijds vraagt deze aansporing om de wraak aan
God over te laten van ons een vreedzame houding: laten we het recht niet
in eigen hand nemen en geen kwaad met kwaad vergelden! Anderzijds
verwijst de uitspraak naar God die wel degelijk kwaad met kwaad vergeldt.
Daarmee troost en redt Hij degenen die het onderspit moeten delven en
hun vertrouwen op God stellen.

[s daarbij altijd sprake van evenredigheid tussen misdaad en straf? Bij
God niet. Ik moet daarbij aan David denken, die na de volkstelling een
keuze moest maken uit drie straffen: zeven jaar hongersnood, drie maan-
den op de vlucht gedreven worden door een belager, of drie dagen pest.
Zijn keuze licht hij toe met de woorden: ‘Liever vallen wij in de handen
van de HEER, want groot is zijn mededogen, dan dat ik in mensenhanden
val’ (2 Samuél 24:14). David kent zijn God als de God die de bestraffing
met mededogen mengt.

In Genesis 4 is Kain bang dat anderen hem zullen doden wanneer hij
zijn vertrouwde woonplaats moet verlaten en gaan zwerven over de aarde.
God belooft hem dan: ‘Als iemand jou doodt, zal dat zevenmaal aan hem
worden gewroken’ (vs. 15). Dat is geen evenredigheid. De Heer zegt dit te-
gen hem om hem gerust te stellen met de verzekering dat Hij hem zal be-
schermen. Die bescherming is voor God belangrijker dan het principe van
de evenredigheid tussen misdaad en straf.

Het derde voorbeeld komt uit Jesaja 40, de aankondiging van de terug-
keer uit de ballingschap. Het volk zit verslagen terneer en de profeet heeft

44



PLAATSBEKLEDING

de taak het moed in te spreken. Dat moet hij doen door zich tot de verla-
ten stad Jeruzalem te richten: ‘Spreek Jeruzalem moed in, maak haar be-
kend dat haar slavendienst voorbij is, dat haar schuld is voldaan, omdat zij
een dubbele straf voor haar zonden uit de hand van de HEER heeft ontvan-
gen’ (vs. 2). Op het eerste gehoor klinkt het alsof het volk dubbel is ge-
straft. Daar zou je vanuit het oogpunt van de proportionaliteit bezwaar
tegen kunnen maken. Maar dat is voorbarig. Gezien de rebellie van het
volk tegen zijn God is eigenlijk van toepassing wat in het lied van Mozes
staat, na de voorspelling van Israéls goddeloze gedrag: ‘Ik zou hen wel wil-
len wegvagen, elke herinnering aan hen willen uitwissen, maar Ik vrees de
hoon van hun vijanden’ (Deuteronomium 32:26-27). Dat wegvagen is dus
de strafmaat die bij hun overtreding past. God laat dit na vanwege de
smaad van de vijanden die voor zichzelf de overwinning zullen opeisen.
Dat het volk een dubbele straf voor zijn zonden ontvangen heeft, is dus
niet de uitkomst van een exacte afweging, maar een wijze van spreken.
God de Heer vindt het meer dan genoeg, omdat Hij zijn volk genadig wil
zijn en de grootspraak van de vijanden wil intomen. Zijn wil om zijn volk
te verlossen wint het van het weegschaalmodel. Hier is dus niet een of an-
dere evenredige gerechtigheid de maatstaf voor de straf die God heeft uit-
gedeeld. De maatstaf is dat zijn barmhartigheid groter is dan zijn toorn.

Deze onevenredigheid tussen misdaad en straf blijkt ook uit enkele in-
drukwekkende uitspraken in de Psalmen. Psalm 30 zingt: Zijn woede
duurt een oogwenk, zijn liefde een leven lang.” En Psalm 103:9: ‘Niet einde-
loos blijft Hij twisten, niet eeuwig duurt zijn toorn.” Hier blijkt dat zijn ge-
nade het wint van zijn woede. Die genade geeft de doorslag, niet een pro-
portionele vergelding.

Dus jazeker, er is vaak sprake van Gods toorn, zijn wraak en zijn straf,
van de vervloeking die verbonden is met het breken van zijn verbond.
Denk daar niet te licht over! Tegelijkertijd wordt op vele manieren duide-
lijk dat deze roep om straf niet voortkomt uit een gerechtigheid die op te
vatten is als ‘ieder geven waar die het naar gemaakt heeft’, in dit geval een
evenredige bestraffing. De straf kan worden gematigd door zijn genade of,
in het geval van Kain, verzwaard als uitdrukking van Gods bescherming.

Je vraagt je af: als Gods wil om te wreken en te straffen in zijn toorn

45



‘HEB JE M1j LIEF?’

niet afthangt van een als vergeldings-justitia opgevatte gerechtigheid,
waarvan dan wel? Wat zou je zeggen van de volgende antwoorden? Ze lig-
gen tamelijk voor de hand. Je kunt verwijzen naar zijn verontwaardiging,
gekrenkte eer, gekwetste liefde, beschaamde vertrouwen, getergde geduld
en de onredelijkheid van het verzet van mensen. We kunnen ook zeggen:
Gods toorn hangt af van zijn gerechtigheid in de betekenis van zijn ver-
langen naar een heilzame orde. Die orde wordt door de zonde verstoord
en daarmee voelt God zich in zijn integriteit en dus zijn eer aangetast. De
Heer is een naijverige God. Dat betekent: Hij is verontwaardigd over de
aantasting van zijn eer, en zijn eer stelt Hij in de redding van zijn volk.
Hierin herkennen we dat God zich ontfermt over zijn volk. Op die manier
komt Hij naar voren als de God van relaties.

Het offerbloed en de losprijs

Maar Jezus’ kruisdood wordt een offer genoemd voor onze zonden. Ver-
onderstelt de betekenis van het offer niet dat er eerst betaald moet worden
voor onze schuld? Immers, ‘zonder bloedstorting geschiedt er geen verge-
ving’ (Hebr. 9:22). Als dat zo is, moet God wel vooraf die voorwaarde stel-
len en aan zijn Zoon de opdracht meegeven om zijn leven voor ons als
volmaakt offer te geven, zo lijkt het.

Het antwoord op die vraag leiden we af van de manier waarop de Bijbel
over het verzoeningsoffer spreekt. Daarbij speelt het bloed van het offer-
dier een wezenlijke rol. Leviticus 17:1 zegt daarover: ‘het bloed is de le-
venskracht van een levend wezen. Ik heb het jullie gegeven om daarmee
op het altaar verzoening te doen, want bloed kan, als levenskracht, ver-
zoening bewerken.” Deze centrale tekst zegt dat God het bloed aan de
mensen gegeven heeft om verzoening te bewerken op het altaar. In de ga-
ve van het bloed gaat de beweging van God naar de mensen. Het is een
gave van God aan de mensen. Er staat niet dat het een gave is van de men-
sen aan God.

In het Nieuwe Testament lezen we dat het bloed van Christus ons ver-
lost (Ef. 1:7), het brengt dicht bij God (Ef. 2:13), het brengt vrede (Kol. 1:19-
20), het reinigt van alle zonde (1 Joh. 1:7), het bevrijdt ons van onze zonden
(Openb. 1:5-6). Daar staat niet bij: het betaalt onze schuld aan God. Toch

46



PLAATSBEKLEDING

zijn er ook teksten die het bloed van Christus in verband brengen met
‘vrijkopen’. In Petrus 1:18-19 en Openbaring 5:9 wordt het bloed van het
lam, Christus, verbonden met het kopen of vrijkopen van mensen voor
God. Zonder verwijzing naar Jezus' bloed komen de termen ‘vrijkopen’,
‘losgeld’, ‘losprijs’ ook voor. Vormen die teksten geen indicatie dat Chris-
tus de prijs heeft betaald aan zijn Vader om ons te bevrijden van de zon-
de? Te denken is aan Mattheiis 20:28 en Marcus 10:45: ‘de Mensenzoon is
niet gekomen om gediend te worden, maar om te dienen en zijn leven te
geven als losgeld voor velen.” lets dergelijks lezen we in Galaten 3:13, Gala-
ten 4:4-5, 1 Timoteus 2:5-6 en Titus 2:14.

Merk op dat deze teksten wel spreken van een betaling door Jezus,
maar niet van een betaling aan God. Neem de bekende woorden van Jezus
in Matthetis en Marcus. Is God hier degene die het losgeld gééft of die het
krijgt? De woorden wijzen in de richting van de eerste optie. De Mensen-
zoon is gekomen om zijn leven te geven als losgeld voor velen. ‘Gekomen’
betekent: bij God vandaan naar de aarde. God is het die Hem met een mis-
sie heeft gezonden (vergelijk Galaten 4:4). God zendt zijn Zoon om zijn
leven als losgeld te geven. Openbaring 5:9 zegt ook dat het lam met zijn
bloed mensen voor God gekocht heeft. Dat wijst niet in de richting van
een koopprijs die aan God betaald is.

Misschien moeten we het beeld van de loskoop niet te veel willen in-
vullen. Als wij zeggen: ‘verzoening heeft een prijs’, dan denken we er ook
niet bij na aan wie die prijs moet worden betaald. Je zegt ermee: het vraagt
veel om bereid te zijn je te verzoenen met mensen die je vijandig gezind
waren. In de Bijbel zelf vinden we ook een voorbeeld van het betalen van
losgeld terwijl volledig onduidelijk blijft of er aan iemand betaald moet
worden en zo ja aan wie. Ik doel op Jesaja 43:3, waar het volk van God
wordt aangesproken: ‘Want Ik, de HEER, ben je God, de Heilige van Israél,
je redder. Voor jou geef Ik Egypte als losgeld, Nubié en Seba ruil ik in te-
gen jou.” Deze woorden vat ik als volgt op: jij bent Mij bijzonder veel
waard, meer dan de andere volken; Ik heb er alles voor over om jou terug
te winnen. God betaalt hier het losgeld. Aan wie? Dat ligt buiten de hori-
zon van de tekst.

De conclusie luidt dan ook dat we tot hiertoe in de Bijbel geen aan-

47



‘HEB JE M1j LIEF?’

knopingspunten gevonden hebben om de betekenis van Jezus’ levenseinde
op aarde zo voor te stellen dat Hij gekruisigd is om onze openstaande
schuld bij de Vader af te lossen of terug te betalen. Een betaling aan de
Vader komt expliciet nergens aan de orde.

De bewogenheid van God

Waaraan we tot nu toe aandacht hebben besteed heeft allemaal te maken
met het thema ‘gerechtigheid’: klinkt de gedachte die ten onrechte met de
term ‘gerechtigheid’ is verbonden, die van evenredige vergelding, mis-
schien op een andere manier door in de Bijbel? Dat blijkt dus niet het ge-
val te zijn. Nu ga ik over tot het tweede thema dat altijd op de achtergrond
van het traditionele spreken over genoegdoening een rol heeft gespeeld:
dat van de onbewogenheid van God.

Het is kenmerkend voor het protestantisme van de 16% en 17" eeuw
dat God gezien werd als onbewogen. Je vindt dit niet alleen bij de scholas-
tische theologen, maar ook al bij Calvijn. Daarvoor kun je terecht bij Ar-
nold Huijgen in zijn dissertatie uit 2011. Dat betekent: volgens deze ziens-
wijze kan God niet spontaan reageren in de geschiedenis. Alles komt voort
uit zijn eeuwige raadsbesluit. Zo wordt de geschiedenis een kopie van wat
God in zijn eeuwige bestaan besloten heeft. Op deze manier is zowel de
menswording van de Zoon als zijn kruis en de vijandschap van de mensen
niet alleen door God voorzien, maar ook van te voren door Hem gepro-
grammeerd. Het leven van Jezus kan niet anders verlopen dan het verloopt
omdat dit in Gods eeuwige raad is besloten als de weg naar de verlossing.

Op de achtergrond hiervan staat de vooronderstelling dat gevoelens
onbetrouwbaar en minderwaardig zijn, God onwaardig, iets van vrouwen,
van lager orde dan het verstand en de wil. Met gevoelens zou God onvol-
maakt zijn. Er is nog een overweging. Als God bewogen zou worden door
de toestand in de wereld of door de houding van de mensen, zou Hij zich
daarvan afhankelijk maken. Dat zou afbreuk doen aan zijn volstrekte on-
afthankelijkheid.

De consequentie van deze visie op God is verstrekkend. Ze houdt na-
melijk in dat God geen interactieve relatie met mensen kan aangaan,
want in een interactieve relatie is ruimte voor actie en reactie. Zonder zo'n

48



PLAATSBEKLEDING

wederkerige relatie kan een mens alleen maar opgenomen zijn in Gods
eeuwige voorbeschikking. Welk motief zou God dan hebben voor de door
Hem geplande kruisiging van zijn Zoon? De gedachte ligt voor de hand
dat Hij die eiste als betaling voor onze zonden.

De Bijbel schetst ons echter een andere God: een die vol emotie en
compassie is. Op veel plaatsen in de Bijbel is sprake van Gods toorn, zelfs
van zijn brandende toorn die Hij ten uitvoer wil brengen. Het valt ons op
dat aan God in zijn diepe verontwaardiging en aversie een mate van on-
stuimigheid niet ontzegd kan worden. Toch laat Hij zich niet tomeloos
meedrijven op die hartstocht. Hij treedt in overleg met Mozes als met een
vriend en komt terug op zijn eerdere voornemen (Exodus 33).

Als het over Gods compassie gaat, hebben we het over zijn hartstochte-
lijke mededogen, het met ontferming bewogen zijn, een begaan zijn met
het lot van mensen en het daarnaar handelen. We zien dat door de hele
Bijbel heen, zowel in het Oude als het Nieuwe Testament. De zonde van
de eerste mensen in de Bijbel en hun schaamte die hen ertoe brengt zich
te verstoppen, hebben in zichzelf de potentie de relatie met God compleet
te ruineren. Desondanks gaat God in zijn liefde naar hen op zoek en roept
Hij zijn mens: ‘Waar ben je?’ (Genesis 3:9). En in de geschiedenis van Isra-
el, wanneer de tot slaven gemaakte Israélieten in Egypte hun nood uit-
schreeuwen, hoort God hen en schiet Hij te hulp. Aan Mozes verklaart Hij:

Ik heb gezien wat jullie in Egypte wordt aangedaan en Ik heb Mij jullie lot
aangetrokken. Ik heb besloten om jullie uit de ellende in Egypte weg te ha-
len en je naar een land te brengen dat overvloeit van melk en honing (Exo-
dus 3:16-17).

Veel later zijn de profeten als klokkenluiders die publiekelijk verkon-
digen wat er in Israél allemaal misgaat. De mensen hebben Gods definitie-
ve afwijzing dik verdiend. Maar daar blijft het niet bij. Zijn bewogenheid
blijkt sterker. Nadat God heeft verklaard dat Hij zijn oordeel over zijn on-
trouwe volk voltrekt, breekt op meerdere plaatsen zijn mededogen door.
Zoals bij de profeet Hosea, nadat God heeft verklaard: ‘Mijn volk bijt zich
vast in zijn ontrouw jegens Mij. Al roepen ze tot Mij, de Allerhoogste, Tk

49



‘HEB JE M1j LIEF?’

zal hun lot niet verlichten’:

Ach Efraim, hoe zou Ik je ooit kunnen prijsgeven? Hoe zou Ik je kunnen uit-
leveren, Israél? Zou Ik je prijsgeven als Adma, je laten ondergaan als Se-
boim? Mijn hart wordt verscheurd, door barmhartigheid word Ik bewogen.
Ik zal mijn toorn laten varen en Israél niet opnieuw te gronde richten. Want
God ben Ik, en geen mens, Ik ben in jullie midden, Ik ben heilig, Ik zal niet
meer in woede ontsteken (Hosea 11:8-9).

In het Nieuwe Testament breidt Gods bewogenheid met zijn volk zich
uit over de hele wereld. Maria baart een zoon: Jezus zal Hij heten. Hijj is
‘God met ons’ (Mattels 1:20-23). Later, in het gesprek met Nikodemus be-
klemtoont Jezus dat de mensen ongeschikt zijn voor Gods rijk. Om dat te
veranderen moeten de mensen veranderen. Zij moeten een nieuw begin
maken, ofwel: opnieuw geboren worden. Dat is menselijk gezien onmoge-
lijk, maar kan werkelijkheid worden door de Geest, dankzij Gods bewo-
genheid. Trefzeker verklaart Jezus: ‘Want God had de wereld zo lief dat
Hij zijn enige Zoon heeft gegeven, opdat iedereen die in Hem geloof niet
verloren gaat, maar eeuwig leven heeft’ (Johannes 3:16).

God is zo met ons begaan dat Hij zichzelf kwetsbaar maakt. In deze
dramatische compassie klopt het hart van God. Dat is vol van emotionele
betrokkenheid bij zijn mensen. En die emotionele betrokkenheid wordt
niet gesmoord door zijn verontwaardiging over hun ontrouw en onrecht.
Hier komt een God naar voren die wel degelijk bewogen is en in de ge-
schiedenis initiatieven neemt, maar ook reageert op de houding van men-
sen. Voluit een God die relaties aangaat in interactie met de mensen. Maar
dan hoeven we ook niet meer te veronderstellen dat God de kruisiging van
Christus heeft gepland als betaling voor onze schuld.

Het kruis als aanklacht

Het zijn onopgeefbare bijbelse noties: Christus is aan het kruis gestorven
voor onze zonden. Hij heeft de toorn van God, het oordeel gedragen om
ons daarvan te verlossen. Toch zegt de Bijbel nergens dat Jezus’ sterven
aan het kruis een betaling is aan God voor het onrecht Hem aangedaan.
Hoe kunnen we ons de betekenis van het drama op Golgota dan voorstel-

50



PLAATSBEKLEDING

len? Deel een: het kruis als aanklacht.

Gelovige mensen kunnen zo onschuldig en onbekommerd over het
kruis van Jezus praten. Dan danken ze God dat zijn Zoon voor hen aan het
kruis is gegaan. Alsof dit kruis niet de grootste misdaad van de mensheid
tegen God is. Alsof wij niet ook zelf bloed aan onze handen hebben. Alsof
met de kruisiging van Jezus bij wijze van spreken niet ook de Vader een
slag in het gezicht heeft gekregen. Zeker, er zijn misdaden verricht jegens
anderen die naar onze maatstaven minstens even verschrikkelijk zijn, zo
niet erger. Ik denk aan wreedheden tegen zo veel anderen begaan, ook aan
kinderen. Te erg voor woorden. In het kruis van Jezus balt al dat onrecht
zich samen. Hier toont de mensheid haar ware gezicht aan God. Dit is de
zondeval in zijn diepste afgrond. Het is schandalig.

Zouden wij het er beter van hebben afgebracht dan Petrus, die zijn
Meester verloochende, of de gemiddelde Jood in Jeruzalem, die meejoelde
voor het gerechtshof van Pilatus? We moeten ons kapot schamen voor het
kruis; niet voor het evangelie van het kruis, dat is een kracht van God,
maar voor wat Jezus door mensen aangedaan is. Wij kunnen ons daar niet
boven verheffen. De kruisiging heeft Gods diepe verontwaardiging en af-
keer opgewekt. Pas tegen die achtergrond wordt het mogelijk versteld te
staan van zijn mededogen dat het wint. Genade is een onuitsprekelijk
wonder!

Als het primaire doel van de komst van Gods Zoon naar deze wereld
zijn plaatsbekledende kruislijden voor onze zonden is, ligt het initiatief
van de kruisiging niet bij mensen maar bij God. Maar dat past niet bij God.
De kruisiging is een groot moreel kwaad. God kan daarvan de aanstichter
toch niet zijn! Dat zou in strijd komen met zijn volmaakte goedheid.

Ik maak deel uit van de mensheid die Jezus aan het kruis heeft ge-
bracht! Of, iets gematigder geformuleerd: mensen zoals ik hebben dat ge-
daan. Ik onderscheid mij niet in gunstige zin van hen, alsof ik beter zou
zijn. Joden en Romeinen, vromen en afgodendienaars spanden samen om
Jezus uit de weg te ruimen. Zij zijn exemplarisch voor de hele mensheid.
Wij waren vijanden van God toen Christus voor ons stierf, zegt Paulus in
Romeinen 5:10. Wij gaan bij zijn kruisiging niet vrijuit. Dat maakt het be-
denkelijk om God alleen maar te danken voor het kruis. Dat slaat het

51



‘HEB JE M1j LIEF?’

evangelie plat. Het kruis is in de eerste plaats een aanklacht. Pas daarna
een prediking van Gods onbegrijpelijke liefde. Wat Jezus betreft: Hij wilde
het kruis niet uit de weg gaan. Hij nam het op de koop toe, in gehoor-
zaamheid en grenzeloos vertrouwen.

Het kruis als bevrijding

Dit is deel twee van het antwoord op de vraag hoe we ons de heilsbe-
tekenis van het kruis kunnen voorstellen: het kruis van Christus is de
grondslag voor onze redding. Nu wordt het spannend, moeilijker door-
dringbaar ook. Hoe kan het kruis als aanklacht tot kruis van bevrijding
worden?

Het antwoord is: verzoening vraagt om erkenning van de zonde door
of namens de zondaar. Het kruis is de erkenning van de zonde door Jezus
namens de zondaar, en daarmee de erkenning van wat de gedupeerde,
God, is aangedaan. Deze erkenning is meer dan toegeven dat het fout was.
Het is onder ogen zien, beseffen, ja zelfs doorleven van het kwaad dat de
schuldige partij de ander heeft aangedaan. Het is boetedoening.

Dat woord ‘boetedoening’ vraagt toelichting, omdat in ons spraakge-
bruik ‘boete’ is afgevlakt tot het bedrag dat je als sanctie op een overtre-
ding moet betalen, en dan is het klaar. Boetedoening gaat dieper: je bent je
bewust van de schade die is aangericht, je doorleeft de schuld, het kwelt je
dat iemand anders onterecht in zijn of haar goede naam of welzijn is aan-
getast.

Nu kon God twee dingen doen. Hij had kunnen zeggen: wat ze mijn
Zoon hebben aangedaan, dat doet de deur van mijn geduld dicht. Nu zoe-
ken ze het zelf maar uit. Ik trek Mij van hen terug. Hij deed het tegendeel:
de executie van zijn rechtvaardige Zoon aanvaardde Hij als boetedoening
door die Zoon als onze vertegenwoordiger, in onze plaats, en zo bracht Hjj
verzoening tot stand.

Drie voorbeelden

Ter illustratie geef ik drie voorbeelden die herkenbaar zijn in de huidige
praktijk. De eerste twee ontleen ik aan een artikel van Gijsbert van den
Brink uit 2000. Denk aan de moeite of zelfs de onmogelijkheid van ver-

52



PLAATSBEKLEDING

geving van de dader door een incestslachtoffer, zelfs als de dader spijt
heeft betuigd. Dat komt doordat het slachtoffer altijd het gevoel blijft
houden dat de dader ten diepste niet beseft wat die heeft aangericht.
Daarmee blijft de schuld maar ten dele erkend en wordt er te licht aan ge-
tild. Dat is precies wat nodig is: dat de dader beseft en zich inleeft wat het
slachtoffer door diens gedrag doormaakt. Daartoe is een dader doorgaans
niet bereid en niet in staat. Ik ga voorbij aan overige factoren die in het
geding zijn, zoals het zware trauma dat het misbruik veroorzaakt dat niet
gemakkelijk geneest. En genezing is nodig om toe te kunnen komen aan
vergeving.

Het tweede voorbeeld is het excuus van een natie aan overlevenden
van een volkerenmoord. Ook daarvoor is nodig dat die natie, vertegen-
woordigd door haar officiéle leider, door het stof gaat en in het aanbieden
van compensatiemaatregelen - al is het maar symbolisch - zich bereid
verklaart mee te lijden met de getroffenen en zich voor het aangedane lij-
den verantwoordelijk te voelen. Bij de aanvaarding van die verantwoorde-
lijkheid past tevens het besef dat je niet in staat zult zijn het kwaad onge-
daan te maken.

Het derde voorbeeld betreft de excuses voor het Nederlandse slavernij-
verleden. Excuses maken is vrij eenvoudig, vergeving vragen ook, maar in
je houding laten blijken, zoals koning Willem-Alexander heeft gedaan, dat
je er kapot van bent dat jouw voorgeslacht bevolkingsgroepen kapot heeft
gemaakt, en tevens je bereid verklaren tot het teruggeven van de winsten
die je uit de slavenhandel hebt gehaald, dat maakt je vraag om vergeving
geloofwaardig en effectief. En dan gaat het in die compensatie niet eens
primair om de schadevergoeding, maar om de erkenning van de eigen ver-
antwoordelijkheid.

Het verzoeningsoffer

Erkenning van de eigen verantwoordelijkheid is ook een goede ingang om
de betekenis van het verzoeningsoffer in het Oude Testament adequaat te
interpreteren. De offeraar moet zijn hand op de kop van het gave offerdier
leggen (onder meer: Exodus 29 en Leviticus 4), om in de aanbieding van
dit dier uit te drukken dat hij zijn zonden erkent, die op het offerdier legt

53



‘HEB JE M1j LIEF?’

en daarmee aan God aanbiedt als vorm van erkenning dat God in zijn
recht staat en dat hij Gods oordeel verdient. De offeraar erkent de last van
zijn schuld, drukt in de aanbieding van het offerdier de eigen verantwoor-
delijkheid uit voor God, in het besef dat hij het leven onwaardig is en Gods
toorn heeft verdiend. De vrijmoedigheid om bij diezelfde God verzoening
af te smeken ontleent hij aan Gods eigen verklaring dat Hij daartoe het
bloed van dieren gegeven heeft.

Deze lijn kunnen we doortrekken naar Christus, die voorgesteld wordt
als het volmaakte offer. Dit is de weg die Hans Joachim Iwand (1899-1960)
volgt, een van de theologen aan wie de jonge theoloog Cees-Jan Smits zijn
dissertatie uit 2020 heeft gewijd (zie daarin 288). De logica van de zonde is
volgens Iwand dat ze zichzelf altijd ontkent. De zonde sluit de mens op in
de onweerstaanbare neiging zichzelf te rechtvaardigen. Daardoor komt de
mens nooit recht voor God te staan en loopt hij voor God en zichzelf weg.
Jezus Christus is de ware mens die wel recht voor God staat. Hij ondergaat
de zonde en neemt die op zich, Hijj tilt aan haar volledige gewicht en lijdt
tot op de bodem aan haar destructieve werking. Door als Zoon van God
onze afwending van God te dragen, doet Hij aan God recht en maakt Hij
plaats voor de zondige mens. Met een beeld dat in de buurt komt van ‘be-
talen’ - mijn formulering -: Hij geeft aan God het volle pond. Je kunt dit
een vorm van genoegdoening noemen. Opnieuw in mijn woorden: Hij
geeft genoegdoening aan Gods pijn, aan Gods eer en aan zijn recht op ons
leven, en beaamt Gods verontwaardiging en toorn. Hij doet wat wij niet
willen en niet kunnen: onze plaats bij God innemen. Door het geloof in
Christus erkennen wij dat Hij onze schuld draagt en aan God de eer geeft.
Ons lukt het niet onze zonde in haar schadelijke werking onder ogen te
zien, omdat we in de macht van de zonde zijn, maar wij eren Christus die
dat voor ons deed. Zo vindt de verzoening plaats tussen God en mens.

Dit dragen door Christus is meer dan gewoon verdragen: het is erva-
ren, doorlijden hoe diep Gdd door de zonde gekwetst wordt, gebukt gaan
onder het volle gewicht daarvan. Christus vervult een dubbelrol. Aan het
kruis is Hij met de Vader en de Geest de door mensen verworpen God.
Tegelijkertijd is Hij de mens die plaatsbekledend voor de daders de pijn
van die verwerping doorleeft en draagt. Door die boetedoening van de

54



PLAATSBEKLEDING

kant van deze mens als onze vertegenwoordiger komt er bij God ruimte
VOor vergeving.

Vergeving is kwijtschelding, en berust niet op betaling. Denk aan de
gelijkenis in Matteiis 18:23-35 van de koning die zijn dienaar een grote som
geld kwijtscheldt. Toch geschiedt vergeving niet zomaar, ook niet bij God.
Zij vraagt om erkenning, doorleving van de schuld. Die kunnen wij niet
adequaat bieden, maar Christus deed het, als de mens die ons represen-
teert. En wij delen in de vergeving door onze schuldbewuste vereniging
met Christus in het geloof. Dat schuldbewustzijn duidt op onze erkenning
van schuld die, hoe oprecht ook, slechts gebrekkig is.

‘De straf die ons de vrede aanbrengt was op hem’
Enkele bijzonderheden vragen nog onze aandacht. De gegeven uitleg biedt
een goede bedding voor de interpretatie van de bekende woorden uit
Jesaja 53:5: ‘De straf die ons de vrede aanbrengt, was op hem’ (vertaling
NBG 1951). Martin Buber en Franz Rosenzweig geven in hun Biicher der
Kiindung (1978) deze woorden als volgt weer: ‘Ziichtigung uns zum Frie-
den war auf ihm’. Het Hebreeuwse woord voor ‘straf’ op deze plaats heeft
niet met vergelding te maken, het betekent tuchtiging, harde les, pijnlijke
opvoedmaatregel. Waar is deze pedagogische straf op gericht? Daarop dat
de gestrafte de ernst van zijn of haar ongehoorzaamheid gaat inzien en de
volgende keer wel beter nadenkt. Zo wordt het ondergaan van de straf een
soort boetedoening. Dan is zij voor ons bestwil, ons welzijn, onze vrede.
Deze straf was op Jezus. Hij doorleefde de verschrikkelijke ernst van de
zonde van de mensen tegen God. Hij onderging als vertegenwoordiger van
de mensen, met plaatsvervangende schaamte, deze boetedoening. Een
boetedoening die andere mensen niet kunnen opbrengen. Maar door de
geloofsverbondenheid met Hem kunnen wij ons bij Hem voegen en God
gelijk geven in zijn toorn, verontwaardiging en gekwetstheid. Ook wij
gaan dan inzien hoe schadelijk en verwerpelijk ons eigenmachtige hande-
len is. Zo is de straf die Jezus droeg ons tot vrede.

‘Vervloekt is ieder mens die aan een paal hangt’
In het Nieuwe Testament wordt deze plaatsbekleding niet geduid met de

55



‘HEB JE M1j LIEF?’

term ‘straf, maar wel met de term ‘vloek’. Aan het kruis droeg Jezus onze
vervloeking door God vanwege onze wetsovertreding, om ons van die
vloek vrij te kopen (Galaten 3:13). Hoor hierin Gods verontwaardiging, zijn
afschuw, én zijn bewogenheid.

De verbinding van Jezus’ kruisdood met zijn dragen van de vloek over
onze zonden loopt over een bepaling in Deuteronomium (21:22-23). Deze
tekst doelt op de situatie dat iemand die na het plegen van een doodzonde
is terechtgesteld, als afschrikwekkend voorbeeld aan een paal wordt ge-
hangen. Wie na het plegen van een doodzonde wordt terechtgesteld en
daarna aan een paal wordt opgehangen, moet aan het einde van de
dag worden begraven. Anders verontreinigt zijn publiek te kijk gehangen
lichaam het land. Wie aan een paal hangt is immers vervloekt.

De gedachte hierachter is niet dat de persoon in kwestie vervloekt
is omdat hij aan een paal hangt, maar omgekeerd, dat hij aan een paal
hangt omdat hij vervloekt is. Hij heeft een zonde begaan waardoor de
vloek van God op hem rust. Zo is Jezus ook niet vervloekt doordat Hij aan
de kruispaal hangt, maar zijn hangen aan het kruis laat zien dat Hij de
vervloeking op zich neemt die ons toekomt.

Het idee dat er een universele vloek is die de hele mensheid verdient
heeft zijn achtergrond in het Oude Testament. In Genesis 3 wordt het ak-
kerland om de zonde van de mens vervloekt, en aan het slot van Deutero-
nomium worden zegen en vloek tegenover elkaar gesteld. Daar zal het
volk in delen, athankelijk van de vraag of het zich aan het verbond van
God houdt dan wel het verbond breekt. Jezus doorleeft de gebroken relatie
met God in al haar ernst en verschrikking: Hij draagt de vloek als uiting
van Gods afschuw van het kwaad dat Hem is aangedaan, en dat zijn climax
vindt in de kruisiging van zijn Zoon.

‘Laat niet mijn wil, maar de uwe gebeuren’

Was het kruis dan niet de wil van God? Zie Jezus’ worsteling in de olijven-
tuin Getsemane. Hij voelde daar een enorme innerlijke weerstand tegen de
komende verschrikkingen. Het liefst wilde Hij er onderuit, maar Hijj
vluchtte er niet voor weg. Hij bad: ‘uw wil geschiede’ (Matteiis 26:39,42).
Dat laat zich alleen verklaren uit de bijzondere relatie van Jezus tot zijn

56



PLAATSBEKLEDING

Vader. Hij is compleet toegewijd aan de wil van de Vader. In welke zin was
het de wil van de Vader?

Jezus wist dat zijn trouw aan de Vader zou uitlopen op zijn lijden en
sterven. Hij doorzag de situatie. Hij doorzag de weerstand van de mensen
die zijn boodschap van radicale liefde niet wilden aannemen. Liever kozen
ze voor de weg van de minste weerstand en lieten ze alles bij het oude.
Maar Jezus was bezield van Gods ideaal voor een nieuwe wereld. Hij wist
zich geroepen dat uit te dragen in woord en daad. Hij onderkende dat de
weerstand daartegen zou groeien naar een climax, met alle verschrikkelij-
ke consequenties van dien. Daarom was Hij bereid de weg van de meeste
weerstand te gaan. Door zo de uitkomst in de hand van zijn Vader te leg-
gen ging Hij de weg van de rechtvaardige, van wie in de Psalmen het le-
vensverhaal wordt getekend. Dat Hij zo als de rechtvaardige bij uitstek de
Schriften vervult betekent dat Hij de wil van God doet en dat de Vader
achter Hem staat. Ook zijn opstanding is een vervulling van de Schriften
(zie Psalm 16 in Handelingen 2). Daardoor heeft God zijn Zoon in het
gelijk gesteld en gerehabiliteerd.

Waarom wilde God dan deze weg? God wilde dat Jezus zou getuigen
van zijn rijk en dat Hij de macht van zijn liefde zou uitoefenen, ook als dit
de vijandigheid van het mensenhart aan het licht zou brengen. Hij wilde
dat Jezus de confrontatie met het kwaad tot het einde aanging. De keuzes
van mensen moesten in hun uiterste consequenties openbaar worden. De
grote tegenstelling tussen God en mens moest zichtbaar worden om de
mensen een spiegel voor te houden: z6 staan jullie erin. Vervolgens wilde
Hij dat Jezus deze weg ging om te laten zien hoe Hij erop uit is mensen die
zo afkerig en vijandig zijn met zich te verzoenen. Het verschrikkelijke
kruis was geen aanleiding voor Hem om daarvan af te zien, ook al was dit
verzet de ultieme uiting van weerstand tegen God. Het grote wonder is dat
God het kruis maakte tot bron van vernieuwing.

De drie-urige duisternis

Als de kruisdood van Jezus niet teruggaat op het initiatief van God maar
op dat van mensen, is de vraag hoe wij de drie-urige duisternis op Golgota
moeten interpreteren (Mattelis27:45). Is God daar niet zelf actief bezig zijn

57



‘HEB JE M1j LIEF?’

toorn te uiten en op zijn Zoon te leggen? Vaker komen we in de Bijbel die
manier tegen waarop God zijn oordeel voltrekt: Hij trekt zich terug en
geeft zijn volk over aan het kwaad waarvoor het zelf gekozen heeft. Zo on-
dergaat Jezus in de drie-urige duisternis de Godverlatenheid. Neemt God
zelf daarin dan niet het initiatief?

Dit zou mijns inziens betekenen dat Hij een monsterverbond sluit met
de vijanden van Jezus: zij werken samen om Jezus zijn veroordeling te la-
ten ondergaan, ieder met zijn eigen motief, zoals dat gaat in een monster-
verbond. Het komt mij voor dat dit indruist tegen Gods positie tegenover
het kwaad: Hij maakt het wel ondergeschikt aan zijn bedoelingen - daarin
toont Hij zijn overmacht -, maar Hij spant er niet mee samen, zeker niet
wanneer Hij er zelf zo diep in zijn hart door wordt getroffen.

Een andere uitleg ligt meer voor de hand. Niet alleen Jezus wordt ge-
troffen door de drie-urige duisternis, de omstanders ook. De duisternis
viel over het hele land; je kunt zelfs vertalen zoals de Herziene Staten-
vertaling doet: ‘over de hele aarde’. Wat de mensen hebben gedaan of
hebben laten gebeuren is zo Godonterend en mensonterend dat God er-
van walgt. Hier wil Hij zich niet mee verbinden. Hij trekt zich terug, Hij
verlaat het land (of: de aarde), het wordt duister. Tegelijkertijd ondergaat
Gods Zoon plaatsbekledend die walging van God en aanvaardt de Vader
deze weerzinwekkende dood in zijn onbegrijpelijke erbarmen als genoeg-
zaam offer voor de zonden van de hele wereld.

Verzoening is relationeel

Op deze wijze vormt van het begin tot het einde het relationele aspect het
brandpunt van de verzoeningsleer: het kruis als uitdrukking van onze af-
keer van God; Christus die als mens onze afwijzing van God tot op de bo-
dem doorleefd en doorleden heeft, en daarmee onze plaats bekleedt in de
boetedoening tegenover God; God die heeft gewild dat zijn Zoon deze weg
ten einde toe zou gaan, dwars door de menselijke vijandschap heen, en die
dit offer aanvaart als genoegdoening; God die daarmee de relatie herstelt;
schaamte en berouw aan onze kant over de aanklacht die uitgaat van het
kruis; verwondering aan onze kant over zoveel genade; uitlopend op de
opening daar de intieme omgang met Christus en in Hem met de Vader.

58



5. God heeft een plan

De eeuwige God in de tijd

In het vorige hoofdstuk lag de nadruk op het feit dat het kruis van Chris-
tus het gevolg is van de interactie tussen God en mens, nadat God zijn
Zoon als mens in deze wereld had gezonden. Op die manier kon goed tot
uitdrukking worden gebracht dat God met de mensen bewogen is en in
relatie treedt in een proces van actie en reactie. We kwamen tot de con-
clusie die als volgt kan worden omschreven: het kruis van Christus was
niet Gods primaire doel, maar een afgeleid doel. Het was afgeleid van de
vijandige reactie van de mensen, die door God wel was voorzien, maar niet
vooraf uitgestippeld.

Toch zijn er teksten in het Nieuwe Testament waarin het lijkt dat het
verzoenende offer van Christus aan het kruis wél door God is voorgepro-
grammeerd. Op meerdere plaatsen wordt gesproken van een plan van God
waarin Jezus' levensweg en levenseinde een plaats heeft. Is er dan nog
werkelijk sprake van interactie tussen God en mens? Is de mens op die
manier niet in feite gedevalueerd tot pion in een spel dat God domineert?
Blijft er nog wel ruimte voor een persoonlijke relatie?

Om het meer filosofisch te formuleren: kan God zowel eeuwig zijn, in
de betekenis van boven de tijd verheven, en ingaan in de geschiedenis om
een relatie aan te gaan met mensen van de tijd? Hoe kan God optreden in
de geschiedenis zonder de tijd geheel te absorberen in zijn eeuwigheid, als
de afwikkeling van zijn eeuwige besluit? In dat geval er van een werkelijke
historische dynamiek geen sprake meer.

We zien eerst de bijbelse uitspraken hierover onder ogen. Daarna be-
zinnen we ons op de betekenis ervan.

De functie van gelijkenissen

Volgens een populaire opvatting gebruikt Jezus gebeurtenissen uit het da-
gelijkse leven als illustraties om zijn boodschap duidelijk te maken aan
mensen die niet theologisch geschoold zijn en niet zo goed in abstracte
begrippen kunnen denken. Maar dat is niet de reden die Jezus in Matteiis

59



‘HEB JE M1j LIEF?’

13, Marcus 4 en Lucas 8 noemt. Die staat daar juist diametraal tegenover.
De leerlingen vragen Hem: ‘Waarom spreekt U in gelijkenissen tot hen?’
Hun vraag betreft niet de inhoud van de gelijkenissen, maar de vorm van
de gelijkenis, het genre. Waarom dit genre? Voor het antwoord van Jezus
citeer ik de scherpe versie, die van Marcus:

Aan jullie is het geheim van het koninkrijk van God onthuld; maar zij die
buiten staan, krijgen alles te horen in gelijkenissen, ‘opdat ze scherp zien,
maar geen inzicht hebben, opdat ze goed horen, maar niets begrijpen, an-
ders zouden ze tot inkeer komen en vergeving krijgen’ (Marcus 4:11-12).

Jezus grijpt hier terug op woorden in Jesaja 6:9-10. De scherpte van deze
woorden zit in het ‘opdat’. Het doel van de gelijkenissen is dus dat de
hoorders geen inzicht hebben en het niet begrijpen, in plaats van dat het
hun gemakkelijk wordt gemaakt het wel te begrijpen. In de keuze om over
het koninkrijk in gelijkenissen te spreken zit een veroordeling door Jezus
van de grote menigte.

Zit er dan toch de regie van God achter die ertoe leidt dat mensen zich
vol onbegrip tegen Jezus keren en Hem aan het kruis brengen? Heeft Jezus
met opzet de vijandige reactie over zich afgeroepen die tot zijn kruisiging
leidde door in raadsels te spreken? We zien deze vraag eerlijk onder ogen
omdat hiermee mijn centrale gedachte dat mensen géén pionnen zijn in
de uitvoering van Gods vooropgezette plan, in het geding is.

Het antwoord ligt in de volgende overweging. De manier waarop het
koninkrijk met Jezus’ optreden nabijgekomen is, heeft niet alleen te ma-
ken met de inhoud van de gelijkenissen, maar ook met het genre. Het gen-
re wordt net als de inhoud gekenmerkt door dit samenspel van onthulling
en verberging. De inhoud en de vorm passen bij elkaar. Als mensen niet
accepteren dat het rijk in het sobere optreden van Jezus tot hen komt, is
ook een expliciete uitleg niet aan hen besteed. Met de raadselachtige vorm
bevestigt Jezus niet alleen de hoorders in hun ongeloof, Hij beschermt
daarmee ook zijn eigen intenties tegen ongenuanceerde kritiek. Maar het
spreken in gelijkenissen blijft een uitnodiging om over zijn intenties na te
denken. We kunnen dus niet zeggen dat Jezus door het spreken in gelijke-

60



GOD HEEFT EEN PLAN

nissen mensen aanzet tot ongeloof. Zij worden in hun waan gelaten.

Pas later, wanneer Jezus als overwinnaar uit de strijd gekomen is en
naar zijn Vader is gegaan, wordt Hij in alle openheid in de wereld verkon-
digd als Messias van Israél en de redder van de wereld. Maar ook dan blijft
het element van de verborgenheid: Hij is aan het zicht van de mensen ont-
trokken. Het komt voortdurend aan op geloofsvertrouwen.

Het doel van Jezus’ sterven

Diverse Bijbelplaatsen wijzen in de richting van een vooropgezette doel-
stelling van Jezus’ sterven. Ik denk ik bijvoorbeeld aan de bekende woor-
den over zijn komst om te dienen: Hij is niet gekomen om zich te laten
dienen, maar om te dienen en zijn leven te geven als losgeld voor velen
(Mattetis 20:28). Hier wordt alleen niet benoemd dat dat zal gebeuren via
een kruisiging waaraan mensen medeplichtig worden. Die context is al
veel meer aan de orde bij het bekerwoorden aan het laatste avondmaal:
‘dit is mijn bloed, het bloed van het verbond, dat voor velen wordt vergo-
ten tot vergeving van zonden’ (Mattetis 26:28). Aan de vooravond van zijn
gevangenneming en executie was Jezus al overtuigd van de heilsbetekenis
van zijn dood. Het brood- en bekerwoord duidt op een gewelddadig ster-
ven ter vernieuwing van het verbond.

Voorts herinner ik aan twee bekende passages uit het evangelie van Jo-
hannes. In zijn gesprek met Nikodemus vergelijkt Jezus zijn toekomstige
toestand met de koperen slang die Mozes op een stok omhoog moest ste-
ken om de slangenplaag te stoppen. Mensen die hun blik op de slang zou-
den werpen, zouden worden gered van het slangengif. Het is een toespe-
ling op zijn kruisiging die moet plaatsvinden, en op de heilsbetekenis
daarvan (Johannes 3:14-15). Ook vergelijkt Jezus zichzelf met een graan-
korrel die moet sterven in de aarde om veel vrucht voort te brengen. Hier-
voor is Hij juist gekomen (Johannes 12:24,27). En wanneer Judas ver-
trokken is om Hem te verraden, zegt Jezus: ‘Nu is de grootheid van de
Mensenzoon zichtbaar geworden en door Hem de grootheid van God’ (Jo-
hannes 13:31-32). De Vader en de Zoon worden verheerlijkt in de lijdens-
weg van Jezus die door Judas’ inbreng in gang wordt gezet.

De schrijver aan de Hebreeén gaat voortdurend uit van deze vooropge-

61



‘HEB JE M1j LIEF?’

zette betekenis van Christus’ komst naar deze wereld. Zo in hoofdstuk
2:14: de Zoon is een mens geworden als wij, om door zijn dood definitief af
te rekenen met de heerser over de dood, de duivel, en zo allen te bevrijden
die door hun angst voor de dood hun leven lang in slavernij verkeerden.
Dit is weliswaar geen verzoeningstaal maar strijd- en overwinningstaal.
Dat doet echter niets af van het vooropgezette doel van Jezus’ sterven. En-
kele verzen verder, in vs. 17, gebruikt de schrijver wel verzoeningstaal: de
Zoon moest in alles gelijk worden aan zijn broeders en zusters; alleen dan
zou Hij in aangelegenheden tussen God en zijn volk een barmhartige en
betrouwbare hogepriester zijn, die verzoening bewerkt voor hun zonden.

In hoofdstuk 7 van de brief formuleert de schrijver deze vooropgezette
bedoeling in termen van ‘nodig zijn’ en nodig hebben’. Vs. 11 zegt dat het
levitische priesterschap niet het volmaakte heeft gebracht en dat het daar-
om nodig was dat een andere priester opstond, van wie niet gezegd werd
dat hij priester in de orde van Aadron is. En vs. 26 spreekt uit dat wij een
hogepriester als Jezus ook nodig hadden: heilig, schuldeloos, zuiver, van
de zondaars afgescheiden en ver boven de hemelsferen verheven. Dit ‘no-
dig zijn’ en ‘nodig hebben’ tekent de komst van Gods Zoon naar deze
wereld als een doelbewuste daad die erop gericht is in het nodige te voor-
zien, dat is: om een volmaakt offer te brengen voor de zonden van het volk
(vs. 27).

Vanuit een andere invalshoek raakt ook de toespraak van Petrus op de
Pinksterdag aan deze bedoeling van God. Middenin de commotie van
hoorders die medeplichtig zijn aan Jezus’ kruisiging en zich nu in paniek
afvragen of ze zich hebben vergist, stelt Petrus: ‘Deze Jezus, die overeen-
komstig Gods bedoeling (of: vastgesteld besluit) en voorkennis is uitgele-
verd, hebt u door goddelozen laten kruisigen en doden’ (Handelingen
2:23). In Handelingen 4:28 wordt in een gebed van de leerlingen de rol van
Herodes en Pilatus met de heidenen en de stammen van Israél in de
moord op Jezus omschreven als: ‘datgene te doen waarvan U had bepaald
en voorbestemd dat het moest gebeuren.” Heeft God het sterven van zijn
Zoon Jezus Christus aan het kruis dan toch voorgeprogrammeerd volgens
zijn eigen agenda en bedoeling? Heeft Karl Barth gelijk wanneer hij in zijn
Kirchliche Dogmatik IV/1 op pagina 262 van Herodes en Pilatus zegt dat zij

62



GOD HEEFT EEN PLAN

‘nur Instrumente in der Hand Gottes, Agenten und Exekutoren seines
“festgesetzten Ratschusses und Vorsatzes” zijn? Verschrompelt de mens
dan niet tot louter pion op Gods schaakbord? Is wederkerigheid in de per-
soonlijke omgang met God dan nog wel mogelijk?

Een mysterie

[s er een manier om bijbelse uitspraken die tenderen naar Gods vooropge-
zette doel met de kruisiging van Jezus te verbinden met de dynamiek van
de geschiedenis? Misschien moet je hier spreken van een mysterie. Een
mysterie wordt in de Bijbel onthuld wanneer de geschiedenis van God met
de mensen is vastgelopen in een crisis, en God die crisis verrassend ge-
bruikt voor een nieuwe opening. God blijkt de vastgelopen situatie te
kunnen gebruiken voor een voortzetting die tegelijk een nieuwe start is.
Dat betekent niet dat Hij zelf het dode punt heeft gearrangeerd. Dat de
mensen zich tegen Hem keren is tegen zijn wil en bedoeling. Maar Hij
overziet verleden, heden en toekomst wel. In de volle breedte getuigt de
Bijbel van Gods alwetendheid (voorbeelden uit vele: 1 Samuél 2:3; 1 Konin-
gen 8:39; 1 Kronieken 16:9; Psalm 139:1-4, 16; Jesaja 41:22-23; Mattels 10:30;
Hebreeén 4:13; 1 Johannes 3:20). God kan de ontwikkelingen in zijn hand
nemen en aan de impasse betekenis geven. Er kan over gesproken worden
vanuit het doel dat God eraan stelt, omdat Hij op de gebeurtenissen anti-
cipeert. Hij maakt het kwaad ondergeschikt aan zijn doel, neemt het in
dienst en overwint het.

In het geval van Petrus’ uitspraak in Handelingen 2:23 moeten we erop
letten dat hier sprake is van twee typeringen van de manier waarop God
zich tot de gebeurtenissen verhoudt: ‘bedoeling’ (vastgesteld besluit) en
‘voorkennis’. Strikt genomen voegt ‘voorkennis’ alleen iets aan ‘vastgesteld
besluit’ toe, wanneer het aan dat laatste voorafgaat. Immers, als het besluit
voorafgaat, is de voorkennis impliciet aanwezig en is de toevoeging ‘voor-
kennis’ overbodig. God heeft voorkennis van het kruis van Christus. Als
dat nu eens het eerste is? Vervolgens gebruikt God die voorkennis en past
die in zijn plan. Petrus wil benadrukken dat door alles heen God aan de
zijde van Jezus stond. God voorzag wat er zou gaan gebeuren maar voor-
kwam dat niet. Hij besloot er zijn eigen bedoeling aan te verbinden.

63



‘HEB JE M1j LIEF?’

Verschil in nadruk

Intussen valt het op dat in de Bijbel op diverse plaatsen die hogereorde-
uitspraken over Gods bedoelingen met de zending en het lijden van zijn
Zoon de nadruk krijgen, terwijl in het vorige hoofdstuk juist de nadruk ligt
op de dynamiek van de geschiedenis die niet te vangen is in vooropgezette
bedoelingen op metaniveau. Dit verschil in nadruk kan als volgt verant-
woord worden.

Tijdens het ontstaan van de geschriften van het Nieuwe Testament was
het trauma van wat Jezus overkwam en van het veelal negatieve onthaal
van het evangelie nog vers. De verwarring, de ontreddering was groot ge-
weest. De tegenwerking vanuit joden en heidenen was een hardnekkige
factor van betekenis. De verbijsterende werkelijkheid van het meedogen-
loze verzet dat tot Jezus’ smadelijke en smartelijke levenseinde leidde was
nog voelbaar. Na Jezus’ verschijningen en de overvloedige werking van de
Geest was er veel gebeurd. Maar het verhaal dat als het goede nieuws werd
verspreid gaf nog steeds aanstoot. De ontvangers van de brief aan de He-
breeén hadden te stellen met tegenwerking en dreigden op te geven. Dat
vroeg om een groter zinsverband, om een samenhang vanuit Gods verbor-
gen intentie en leiding. Vandaar dat accent op de duiding vanuit Gods be-
doeling.

In onze tijd ligt het precies omgekeerd. Traditioneel opgevoede chris-
tenen zijn volledig vertrouwd met die betekenis gevende duidingen vanuit
Gods bedoeling. Die hebben zo veel aandacht gekregen dat het wel lijkt of
het zo allemaal door God is uitgekiend. Het grote zinsverband hebben wij
bewaard, maar wij hebben geen herinneringen aan de schokken die de ge-
beurtenissen van toen teweegbrachten. Het wordt een boodschap zonder
bewogenheid en bevlogenheid, zonder het hartstochtelijke geduld van
God dat Jezus duur is komen te staan, maar waar Hij helemaal achter
stond, en zonder de verontwaardiging bij mensen die vonden dat Hij veel
te ver ging. Door dat gemis wordt het evangelie in de vorm van duidende
samenvattingen een vlak verhaal dat niet meer inspireert. Dat vraagt in
onze tijd om een accent op de dynamiek en dramatiek van wat er gebeur-
de, en op hoe God en de mensen daar in stonden en staan.

64



GOD HEEFT EEN PLAN

Het Nieuwe Testament verbindt die twee: het spreekt van Gods diepe-
re bedoeling in een op zichzelf onoverzichtelijk, chaotisch, ambivalent ge-
beuren. Door die verbinding worden wij het verhaal in gezogen en tegelijk
tot verwondering gebracht over de heilzame orde die God in de gebeurte-
nissen aanbrengt en over de manier waarop Hij alles leidt naar zijn triomf.

Analogie met de geschiedenis van Jozef

De geschiedenis van Jozef is illustratief voor wat hier gebeurt (Genesis 37-
50). Deze parallel kwam ik ook tegen bij Hans Burger, in een artikel in
OnderWeg uit 2016. In het verhaal van Jozef wordt op twee niveaus naar de
gebeurtenissen gekeken. Jozef is een van de twaalf zonen van Jakob, de
oudste zoon van zijn lievelingsvrouw Rachel. Jakob trekt hem voor, hij
krijgt als enige een prachtige mantel. Dat maakt hem bij zijn broers ge-
haat. Bovendien heeft hij dromen over zijn toekomstige heerlijkheid en
die vertelt hij ook nog argeloos aan iedereen. Op een keer zoekt Jozef in
opdracht van zijn vader zijn broers op, die ver weg getrokken zijn met de
schaapskudden, op zoek naar goede weidegrond. Als ze hem zien aanko-
men beramen ze een plan om hem te doden. Ze gooien hem in een put en
uiteindelijk verkopen ze hem aan handelaren die in een karavaan richting
Egypte voorbij komen. Daar brengt Jozef het door veel wederwaardighe-
den heen en dankzij de dromen van de farao die hij met Gods hulp weet
uit te leggen, tot onderkoning. Hij voorspelt zeven vette jaren gevolgd
door zeven magere jaren. Op zijn advies wordt in de overvloedige periode
zware graanbelasting geheven. De opbrengst wordt opgeslagen voor de
slechte tijd. Wanneer de hongersnood uitbreekt, moeten ook Jakobs zo-
nen in Egypte koren kopen. Zij komen bij Jozef terecht. Ze herkennen hem
niet maar hij hen wel. Uiteindelijk maakt hij zich aan hen bekend.

Behalve deze lijn die de volgorde in de tijd volgt, met alle dynamiek
van liefde, overmoed, jaloezie, wraakzucht, onwaarachtigheid, nood, angst
en ontsteltenis, is er ook een hoger perspectief. Wanneer Jozef zich aan
zijn broers bekend maakt, zegt hij: ‘God heeft mij voor jullie uit gestuurd
om jullie leven te redden’ (Genesis 45:4-9; vergelijk Psalm 105:17). Met an-
dere woorden: door alle slechte menselijke beweegredenen heen is God
bezig iets groots tot stand te brengen. Achteraf kun je dat verrassende

65



‘HEB JE M1j LIEF?’

hogere perspectief innemen, als een geheimenis dat onthult dat God op
ingenieuze wijze van menselijke weerbarstigheid gebruik weet te maken.
In hoofdstuk 50:20 brengt Jozef beide lijnen bij elkaar: ‘Jullie hadden
kwaad tegen mij in de zin, maar God heeft dat ten goede gekeerd, om te
bewerken wat er nu gebeurt: dat een groot volk in leven blijft.’

Op één punt volg ik Jozef niet. Hij zegt in datzelfde verband van zijn
zelfbekendmaking vergoelijkend dat ze zich geen verwijten moeten ma-
ken, omdat niet zij hem naar Egypte hebben gestuurd, maar God. Op dat
moment is dat wel begrijpelijk en tegemoetkomend: Jozef wil de schrik
van zijn broers verzachten. Maar dat God de geschiedenis leidt is geen
verzachtende omstandigheid. Zij hebben Jozef verkocht en hun oude va-
der bedrogen met een bebloed restant van Jozefs mooie mantel. Alleen
door dit onder ogen te zien komt het verhaal dichterbij en kunnen we
onszelf erin terugvinden. Dat God alles ten goede keert, mag een aanspo-
ring zijn erop te vertrouwen dat Gods zaak niet misloopt door onze
dwarsheid. Hij is ons altijd een stap voor om de weg te openen die leidt tot
ons behoud.

De metafoor van het verhaal dat zichzelf vertelt

Toch kunnen we nog een dilemma ervaren. Het mag dan zo zijn dat God
niet alles van te voren uitgestippeld heeft, als Hij de werkelijkheid van te
voren overziet en er vervolgens gebruik van maakt om alles te richten op
zijn doel, toch lijkt het erop dat ook bij Gods voorkennis alles van te voren
vast ligt, al voordat de mens op het wereldtoneel is komen kijken. Wordt
hierdoor de bewegingsvrijheid en de beslisruimte voor de mens niet tot
nul gereduceerd? En opnieuw: kan er dan wel gesproken worden over een
reéel reageren van de mens op God? Is er wel een persoonlijke omgang
met God mogelijk?

Uit dit dilemma zoek ik een uitweg met behulp van de beeldspraak van
het verhaal dat zichzelf vertelt. Ik heb die al eerder voorgesteld in mijn
God schrijft geschiedenis uit 2003 (68-69). Ik ontleende het aan het boek
De procedure van Harry Mulisch uit 1998. Het uitgangspunt van deze me-
tafoor is, dat God de Schepper is van hemel en aarde, en dat Hij ook de tijd
geschapen heeft. Dat betekent dat Hij zelf boven de tijd verheven is. Wij

66



GOD HEEFT EEN PLAN

kunnen ons daar maar een zeer gebrekkige voorstelling van maken, bij-
voorbeeld door het te vergelijken met iemand op de top van een berg die
het hele veld aan de voet van de berg aan alle kanten overziet. Zo overziet
God vanuit zijn eeuwigheidsmoment de hele geschiedenis. Ook dat is een
metafoor, maar niet de metafoor die ik bedoel.

Waar het mij om gaat is dat ik deze God vergelijk met een auteur die
een roman schrijft. Als auteur maakt hij geen deel uit van de vertelde tijd,
en toch op een andere manier ook weer wel, wanneer hij zichzelf als han-
delende persoon in het verhaal een rol geeft. Zo is God boven de tijd ver-
heven terwijl Hij tevens in de geschiedenis handelt. Auteurs verklaren nog
wel eens dat zij weliswaar de schepper zijn van hun roman, maar dat zij
dikwijls het gevoel hebben dat het verhaal zichzelf vertelt. Zij worden in
het verhaal getrokken. Zij overzien het geheel en tegelijk worden zij in het
verhaal meegenomen. Zou dat met God niet ook zo kunnen zijn? Aan de
ene kant heeft Hij alles in de hand, maar aan de andere kant wordt Hijj
meegezogen in de geschiedenis zoals die verloopt in de reacties van men-
sen op Hem en op elkaar. Zo is de alwetende God die boven de tijd staat
ook de God die relaties aangaat, in dialoog treedt en zich laat raken door
wat er om Hem heen gebeurt.

God geeft alles uit handen en houdt alles in de hand
God geeft alles uit handen. Hij schept de mens die Hij als zijn evenbeeld
verantwoordelijk stelt voor het beheer van de schepping, met wie Hij een
relatie aangaat, die Hij aanstelt als zijn vertegenwoordiger op aarde. God
riskeert en aanvaardt daarmee dat de mens met zijn enorme mogelijkhe-
den God de rug toekeert en zijn eigen koninkrijk gaat bouwen. God stuurt
zijn Zoon naar deze aarde als mens om één met zijn mensen te worden,
hen te zoeken en terug te roepen, om hen te overreden met gebaren van
liefde. Hij aanvaardde daarmee het risico dat ze zich van Hem af kunnen
maken. Aldus is geschied. Zijn leven op aarde eindigde met de schandelij-
ke dood aan het kruis. Zo geeft God alles uit handen.

Toch houdt God tegelijkertijd alles in de hand. Hij overziet de men-
sengeschiedenis die Hij in gang heeft gezet en die Hij tot een goed einde
wil brengen. Hij weet van te voren hoe zijn mensen op zijn initiatieven en

67



‘HEB JE M1j LIEF?’

opdrachten reageren. Dat laat Hij gebeuren. Daarmee respecteert Hij de
eigen verantwoordelijkheid van de mensen. Maar Hij doet meer. Wat Hjj
aan onheil voorziet geeft Hij een plaats in zijn heilsplan. Het kwade keert
Hij ten goede. Zo gaat Hij zelf diep door de crisis in de verhoudingen
heen, maar vindt Hij een verrassende weg om de crisis genadig op te los-
sen en te boven te komen. Zo houdt Hij alles in de hand en leidt Hij het
naar zijn grote doel.

68



6. ‘Leer ons bidden’

Tweerichtingsverkeer

Toen de leerlingen aan Jezus vroegen: ‘Leer ons bidden’, doelden ze vooral
op de inhoud, het ‘wat’ van het gebed. Maar vergissen we ons niet. Deze
inhoud heeft alles te maken met het ‘hoe’, onze geestelijke houding, onze
gezindheid. De inhoud is namelijk onlosmakelijk verbonden met de priori-
teiten waarvan Jezus vindt dat we die in ons leven moeten stellen.

Het gebed is gegeven om voor God te buigen en je verwachting op
Hem te stellen. In het gebed eren wij onze Schepper en Verlosser, storten
we ons hart voor Hem uit, voegen we ons in zijn beweging naar het einde,
en tonen wij Hem onze zwakte en athankelijkheid.

Het gebed staat voor een nieuwe levenshouding, een biddend leven.
Dat betekent niet dat het gebed het leven altijd gemakkelijk maakt. Het
gebed is ook een manier waarop geworsteld wordt met God, waarin zijn
wil wordt gezocht. Kijk maar naar Jezus’ gebed in Getsemane, of naar Sau-
lus (later Paulus) wiens leven op z'n kop is gezet door zijn ontmoeting met
Jezus op de weg naar Damascus. Hij dacht met zijn ijverige vervolging van
leerlingen van Jezus Gods goedkeuring te kunnen wegdragen. Nu bleek hij
zich deerlijk te hebben vergist. Blind zat hij ergens op een kamer zijn le-
ven te overdenken. Deze diepe loutering om met God in het reine te ko-
men wordt in het verhaal geduid als gebed (Handelingen 9:11).

In het gebed zoeken we transparantie voor onszelf en tegenover God.
We storten ons hart voor Hem uit. We benoemen onze onzekerheid, ang-
sten, teleurstellingen, verlangens, verleidingen, obsessies, idealen, onze
zelfgerichtheid, onze geheimen en onze schaamte, de pijn, de wrok, ons
berouw, en niet als minste: ons vertrouwen en onze dankbaarheid.

Het gebed is resultaat van de werking van het evangelie. De kwaliteit
van je geestelijke leven kan worden afgemeten aan je gebedsleven. Niet
om met veel bidden je vroomheid te bewijzen, maar als uiting van de le-
vensnoodzaak om contact te hebben en te houden met God en Christus.

Het gebed is geen eenrichtingsverkeer. Door het gebed kun je worden
gesterkt, het oefent je in overgave. Van zijn kant geeft God op het gebed

69



‘HEB JE M1j LIEF?’

rust en vertrouwen. Het gebed is interactie met God en Christus. De drie-
ene God hoort en verhoort. Het gebed past helemaal in ons thema: com-
municatie van liefde, contact van hart tot hart, interactie tussen God en
mens. Diverse kanten van het gebed vragen onze aandacht.

De kracht van het gebed

Een jaar of tien geleden kreeg ik een klein boekje onder ogen, getiteld
Ontwapenend gebed. Hoe de vervolgde kerk ons gebedsleven inspireert. Het
is gepubliceerd in 2010 en geschreven door Anne van der Bijl en Al Jans-
sen. Het trof mij diep omdat het zo indringend sprak over de kracht van
het gebed in situaties waarin gelovigen zich geconfronteerd zien met
machten die ogenschijnlijk de overhand hebben. Wat is daarvan het ge-
heim?

Aan de basis van deze gebedskracht ligt de persoonlijke overgave aan
God om in zijn dienst te staan. Dat leidde bij Van der Bijl tot allerlei ris-
kante acties om Bijbels bij gelovigen te brengen die ondergronds waren
gegaan vanwege het officiéle verbod om dit geloof publiek te belijden en
in praktijk te brengen. In plaats van zich door angst te laten leiden, liet hij
zich leiden door de macht van Christus. ‘Heer, hier ben ik, maar U moet
het doen. Op eigen kracht ben ik machteloos’ (8). Wanneer wij als diena-
ren van God aan Hem toegewijd zijn, mogen wij er biddend op vertrouwen
dat Hij zijn werk doet en dat Hij ons daarbij gebruikt. Hij zal dan geven
wat wij nodig hebben, want het is zijn eigen werk waarbij Hij ons inscha-
kelt.

Kleine christelijke gemeenschappen bleken zelf overtuigd van het be-
lang van het gebed. Steeds weer kregen de bezoekers het verzoek: ‘Bid als-
jeblieft voor ons’ (14). Maar hoe dan? Niet op de manier van: volgens ons
moet dit of dat gebeuren, wilt U dat alstublieft doen! Dan gaan we God de
oplossing van onze problemen voorschrijven. Het is meer een kwestie van
in zijn wegen willen gaan. Bidden wordt dan ons inzetten voor het vol-
brengen van Gods doelen. Voor kleine bedreigde gemeenschappen is dat:
standvastigheid, zich laten leiden door liefde in plaats van vrees. Daarin
maakt God hen sterk. Het volgende citaat is veelzeggend:

70



‘LEER ONS BIDDEN’

God nodigt ons uit om invloed uit te oefenen in onze gemeenschap, ons
land en de hele wereld - om de loop van de geschiedenis daadwerkelijk te
veranderen wanneer wij op onze knieén gaan.

Wanneer we bidden zijn er geen grenzen, geen gevangenismuren en geen
gesloten deuren. De politieke, economische, militaire en geestelijke leiders
van deze wereld kennen onze naam misschien niet, maar wij kunnen meer
invloed op hun plannen uitoefenen dan al hun vertrouwde adviseurs bij el-
kaar. Hoewel veel dingen vanuit menselijk oogpunt onmogelijk lijken, zijn
er wanneer wij bidden geen onmogelijkheden (14-15).

De verklaring voor deze stellige uitspraken die misschien wat over-
spannen lijken, is dat wij ons al biddend invoegen in de macht van Chris-
tus die zijn rijk op aarde vestigt. Zo wordt ook de sterke verzekering van
Jezus geinterpreteerd : ‘Wanneer je iets in mijn naam vraagt, zal Ik het
doen’ (Johannes 14:14). Hij wil dat wij weerstand bieden aan de machten
die deze wereld gevangen houden. Het is de onbegrensde macht van Jezus
Christus zelf waartoe Hij ons toegang geeft. In de strijd tegen Satan is Hij
de winnaar. Zo is het gebed de sleutel tot ons succes als christenen. In het
gebed zijn wij met Christus verbonden in zijn strijd en overwinning.

Dit neemt niet weg dat de strijd in het teken staat van het kruis. We
moeten rekening houden met verzet en onbegrip, tegenslagen en teleur-
stellingen. Daar heeft onze Meester ons op voorbereid. Maar het is geen
reden meer om weg te zinken in angst of wanhoop. In het gebed beoefe-
nen wij de omgang met onze Heer. Hij geeft ons moed. En Hij doet won-
deren; niet altijd en niet op ons commando, maar zo dat Hij zijn macht
laat zien en ons daarmee troost.

Het is ook van betekenis te bedenken waarin de overwinning gelegen
is. In Getsemane leidde Jezus’ gebed tot zijn overwinning. Wat was die
overwinning? Dat Hij met heel zijn hart kon zeggen: ‘Uw wil geschiede’.
Daardoor werd Hij sterk. Het gebed dat tot overgave leidde maakte Hem
mentaal sterk. Daardoor kon Hij de bittere lijdensweg gaan. Daardoor ging
Hij af op Gods doel, en heeft Hij dat bereikt.

Het gebed in Jezus’ leven
Ook buiten zijn intense gebedsworsteling in Getsemane heeft Jezus tijdens

71



‘HEB JE M1j LIEF?’

zijn leven op aarde steeds weer tot zijn Vader gebeden. Met name de
evangelist Lucas geeft ons inzage in Jezus’ gebedsactiviteiten juist op mo-
menten die ertoe deden. Herhaaldelijk trok Hij zich terug om te bidden.

Wat opvalt is dat Hij nooit te druk is om te bidden. In hoofdstuk 5:12-
16 van zijn evangelie vertelt Lucas van een man die zwaar melaats was en
daarmee onrein, uitgestoten uit de samenleving en de tempeldienst. Hij
wordt door Jezus genezen. Jezus beveelt de man er met niemand over te
spreken, maar zo'n ervaring houd je niet stil. De publiciteit hieromheen
wordt groot, met alle aandacht die daardoor naar Jezus uitgaat. Velen ko-
men naar Hem toe om naar Hem te luisteren en zich van hun ziekten te
laten genezen. Op deze manier is Hij nooit klaar. En dan staat er: ‘Hijzelf
trok zich geregeld terug op eenzame plaatsen om er te bidden.’

Nooit te druk om te bidden. Misschien kun je het ook zo zeggen: te
druk om niet te bidden. Je kunt zo in beslag genomen worden door van
alles en nog wat, dat je er helemaal in opgaat. Maar dat is een reden te
meer om afstand te nemen, tot jezelf te komen en tot God te gaan. Vaak
zijn wij bezig de stilte te ontvluchten. Het is beter momenten van stilte te
creéren, zoals Jezus dat deed, en een plek te zoeken waar we niet gestoord
worden en ons op God te richten. Bij Hem vind je vrede en houvast.

Bij een volgende gelegenheid, in Lucas 6:12-16, gaat het gebed van Jezus
aan een belangrijke activiteit vooraf: eerst bidden, dan werken. Jezus trok
zich terug op de berg om de hele nacht door te brengen in gebed. Dat is
intensief. De reden daarvoor laat zich afleiden uit wat Hij daarna gaat
doen: zijn twaalf leerlingen uitkiezen. Zulke ingrijpende keuzes maken wij
ook: met wie je gaat trouwen, wat je gaat studeren, waar je gaat wonen.
Jezus maakt daar een gebedszaak van. Er hing veel van af: deze leerlingen
moesten getuige zijn van Jezus’ woorden en daden, zijn lijden en zijn
overwinning. Zo zouden zij uit eerste hand, en daarom geloofwaardig, in
de wereld de betekenis van Jezus kunnen uitleggen. Dat vraagt om fijnge-
voeligheid, intuitieve besluitvaardigheid die meer ziet dan de buitenkant.
Zijn Vaders wijsheid had Hij nodig, want God ziet het hart aan. Zo is het
gebed een vraag om inzicht en visie, waarin God ons leidt. En in dit bid-
den erkennen wij voortdurend onze afthankelijkheid van God. We willen
onze eigen conclusies en overtuigingen ook telkens weer laten toetsen.

72



‘LEER ONS BIDDEN’

In Lucas 9:18-22 wordt Jezus' gebed verbonden met een gesprek met
zijn leerlingen over wie Hij is: Johannes de Doper? Elia? Een andere pro-
feet? Petrus roept uit: ‘De door God gezonden Messias!’ Jezus bevestigt dat
stilzwijgend door hen uitdrukkelijk te verbieden daarover te praten. Hijj
legt uit wat voor Messias Hij is: een die zal lijden en sterven en uit de dood
weer worden opgewekt. Het gebed is hier verbonden met zijn eigen plaats
en taak in de wereld, alsof het contact met zijn Vader Hem daarin beves-
tigt. Bidden hangt samen met gesterkt worden in de manier waarop God je
wil gebruiken. Die manier wijkt vaak af van wereldse maatstaven voor suc-
ces.

Jezus’ bidden wordt door Lucas niet alleen verbonden met zijn lij-
densweg, maar ook met zijn verheerlijking. Met zijn drie meest vertrouw-
de leerlingen is Hij de berg opgegaan om te bidden. Tijdens zijn gebed
gaan zijn gezicht en kleding stralen. We kennen de geschiedenis, zoals ze
in de evangelién beschreven is. Alleen Lucas verbindt deze episode met
Jezus’ initiatief de berg op te gaan om te bidden (Lucas 9:28). In de glans
verschijnen ook Mozes en Elia. Ook van Mozes staat geschreven dat zijn
gezicht straalde. Dat gebeurde wanneer hij uit de ontmoetingstent kwam
en had gesproken met God (Exodus 34:34-35). Elia had iets vergelijkbaars
meegemaakt: op de berg Karmel was op zijn gebed een lichtflits van vuur
uit de hemel gekomen die zijn altaar had verteerd (1 Koningen 18:38). In
beide gevallen was het een teken dat zij door God geroepen waren en aan
Gods kant stonden. Dat maakt God nu ook duidelijk aan de drie leerlingen
met betrekking tot Jezus, zijn Zoon.

Zo vol raken van Gods heerlijkheid, dat zelfs ons gezicht en onze kle-
ding gaat glanzen, dat overkomt ons waarschijnlijk zo niet. Dat had in de
beschreven gevallen ook iets unieks. Toch heeft het ons iets te zeggen dat
bij Mozes, Elia en Jezus die verheerlijking te maken had met het gebed.
Als je een biddend leven kent, maak je het mee, vroeg of laat, dat er mo-
menten komen dat je boven het leven van alledag wordt uitgetild. Dat je
vol ontzag bent van Gods heerlijkheid, dat je vervuld wordt van zijn vrede.
Dat gebeurt niet altijd. Zelfs Jezus maakte het niet dagelijks mee. Maar
bidden betekent: verbinding krijgen met je krachtbron. Soms ontvang je
een bijzonder antwoord. God laat merken dat Hij je bidden hoort.

73



‘HEB JE M1j LIEF?’

Buiten het evangelie van Lucas wordt ons in Johannes 17 een uitvoerig
gebed van Jezus overgeleverd waarin Hij bidt voor het welzijn en de een-
heid van zijn volgelingen. Hij spreekt over de eenheid tussen Hem en zijn
Vader. Deze eenheid is relationeel van aard en vindt daarom in het gebed
een passende uitdrukking. Jezus bidt dat zijn leerlingen niet alleen onder-
ling één zijn, maar ook dat zij één zijn met de Vader en de Zoon (Johannes
17:21). Het ligt voor de hand aan te nemen dat deze eenheid met God ge-
stalte krijgt in het gebed.

Jezus leert ons bidden

Op een zeker moment geeft Jezus ook aan zijn leerlingen aanwijzingen
voor het gebed. Alleen Lucas vertelt dat Jezus’ leerlingen Hem vroegen:
‘Leer ons bidden’. Alleen hij vermeldt als aanleiding dat Jezus zelf aan het
bidden was. Hun vraag komt nadat Hij zijn gebed beéindigd heeft (Lucas
11:1).

Uit zijn antwoord blijkt dat bidden niet ‘de allerindividueelste expres-
sie van de allerindividueelste emotie’ is, zoals Willem Kloos, vertegen-
woordiger van de Tachtigers, over de betekenis van poézie heeft gezegd.
Bidden heeft iets gemeenschappelijks, al zijn er natuurlijk ook heel per-
soonlijke gebeden. De aanhef is volgens Matteiis 6:9 ‘Onze Vader’. Lucas
11:2 heeft als aanspraak ‘Vader’, maar uit het tweede deel van het gebed
blijkt toch ook bij hem dat het over ‘ons’ gaat, en niet vooral over ‘mij’.
‘Wij’ als volgelingen van Jezus zijn degenen die bidden. Daaruit blijkt een
saamhorigheid waarin wij elkaar herkennen en ons aan elkaar verwant we-
ten als kinderen van ‘onze Vader’. Van die saamhorigheid maakt God deel
uit. Hij is immers de Vader die door zijn kinderen aangesproken wordt.
We herkennen iets van wat in de laatste alinea van de vorige paragraaf is
benoemd: dat de relationele eenheid van de kerk met God gestalte krijgt
in het gebed. Het gebed als een uiting van de nauwe verbondenheid met
God en met elkaar, in vertrouwen en eerbied.

Het gebed dat Jezus ons heeft geleerd stelt prioriteiten. Eerst gaat
het over Gods naam, zijn rijk en zijn wil. Dat betekent dat die ook in ons
leven voorop staan. Waar het primair om gaat is dat Gods naam met eer-
bied wordt gebruikt, dat Gods rijk komt en dat zijn wil wordt gedaan. Dat

74



‘LEER ONS BIDDEN’

beantwoordt aan wat Jezus ons bij Mattelis even verderop voorhoudt:
‘Zoek liever eerst het koninkrijk van God en zijn gerechtigheid, dan zullen
al die andere dingen - zoals eten, drinken en kleding - je erbij gegeven
worden’ (Matteis 6:33). Het is voor ieder van ons een gewetensvraag of we
zo in het leven staan dat als eerste de voortgang van Gods project in deze
wereld ons ter harte gaat: vrede en recht, en de erkenning van Gods
grootheid en bedoelingen.

Vervolgens komen ‘wij’ aan de beurt: ons dagelijks brood, vergeving
van onze schulden en bescherming in de beproeving. Opvallend is dat on-
ze materiéle behoeften daarin voorop gaan. Bidden gaat ook over de ge-
wone dingen van het leven. Daarover hoeven we ons geen zorgen te ma-
ken, zegt Jezus. We kunnen het gewoon aan God voorleggen. Onze focus
is daarbij anders gericht. Die staat haaks op het materialisme waaraan we
ons ook als christenen, als we die naam waard zijn, zo maar schuldig
maken.

Het gebed om ons dagelijks brood - denk aan het manna in de woes-
tijn dat dagelijks viel, genoeg voor elke dag - laat zien dat Jezus’ gebed be-
doeld is als een gebed voor elke dag. Dat heeft implicaties voor het gebed
om vergeving: vergeving hebben we dagelijks nodig. Dat het gebed om
vergeving gepaard gaat met de toezegging dat wij onze schuldenaren ver-
geven betekent niet dat wij ons daarmee Gods vergeving waardig keuren.
Het is meer zo dat we ermee verklaren dat we zijn vergeving niet misbrui-
ken. Gods vergeving is erop gericht dat wij ook anderen vergeven. Daarin
wordt iets van zijn rijk zichtbaar en wordt zijn wil gedaan. Als we elkaar
dingen kwalijk blijven nemen, wordt het subject van het gebed, de ‘wij’ die
met de Vader in de hemel verbonden zijn, uit elkaar getrokken en gaat het
gebedscontact met God verloren.

De gerichtheid op God, zijn naam, zijn rijk, zijn wil, en op de kracht
van de vergeving in zijn gemeenschap, wordt van vele kanten bedreigd. In
de beproeving zit een verleiding om geen geduld te hebben en het geloof
in Gods weg te verliezen. Er is er maar Een die ons hierin kan bewaren,
dat is God zelf. Dat past bij wat Lucas in vs. 13 van hetzelfde hoofdstuk 1
naar voren brengt over de verhoring van het gebed: ‘Als jullie dus, slecht
als jullie zijn, je kinderen al goede gaven kunnen schenken, hoeveel te

75



‘HEB JE M1j LIEF?’

meer zal de Vader in de hemel dan niet de heilige Geest geven aan wie
Hem daarom vragen! In het gebed dat Jezus ons leerde staat geen expli-
ciete vraag om de heilige Geest. Maar het gebed om niet in beproeving te
worden geleid komt daar wel op neer. Het is alleen door de heilige Geest
dat wij prioriteit geven aan Gods naam, rijk en wil, dat wij zonder zorgen
over ons levensonderhoud God om brood vragen, dat wij leven uit verge-
ving en anderen vergeven, en dat wij standhouden als wij in beproeving
dreigen te bezwijken.

Dit leven door de Geest is het leven uit een nieuwe geboorte, zoals Je-
zus het noemde in zijn gesprek met Nikodemus in Johannes 3. Dat klinkt
ingrijpend en dat is het ook. We krijgen daaraan deel als we geraakt wor-
den door Gods bewogenheid, zijn zoekende liefde die Hij in Jezus manifes-
teert. Dat leidt tot nederigheid, boetvaardigheid, verwachting en verlan-
gen, waarin we ons toevertrouwen aan God en ons laten leiden en troosten
door Jezus.

Laat God zich door het gebed overhalen?

Tot nu toe hebben we het voornamelijk gehad over de relationele eenheid
met God die in het gebed wordt beleefd. Deze leidt ertoe dat wij delen in
Gods macht, staan in zijn kracht, ons niet hoeven laten wegdrukken in
angst en intimidatie, nooit hoeven te wanhopen aan de uiteindelijk goede
afloop en ons niet laten ontmoedigen door tegenslag en teleurstelling. In
deze functie van het gebed gaan wij in de weg van God, via het kruis naar
de overwinning. Wij heiligen Gods naam en worden het eens met Gods wil
op weg naar de volle doorbraak van zijn rijk. Wij weten ons veilig bij Hem
door het voedsel dat Hij geeft, de vergeving die Hij schenkt en de be-
scherming die Hij biedt tegen het kwaad. Dat is de ene lijn: wij conforme-
ren ons aan God.

Gebeurt ook het omgekeerde, dat God zich in zijn antwoord op het
gebed conformeert aan ons? Dat wij biddend aandrang op God uitoefenen
om iets te doen waar wij naar verlangen, en dat Hij daaraan toegeeft? Dat
is wat mensen bedoelen als ze zeggen: bidden helpt, of: bidden helpt niet.
Gebeurt er ook echt iets ten gevolge van het gebed? Ziet de wereld er
als gevolg van het gebed anders uit dan zonder dat gebed? Laat God zich

76



‘LEER ONS BIDDEN’

‘verbidden’, om het met een gedateerd woord te zeggen?

Bekend is het verhaal van de gelovige Monica in de vierde eeuw, de
moeder van bisschop Augustinus die ongeveer de grootste kerkvader van
het Westen geworden is. In zijn jeugd zocht Augustinus zijn heil overal,
behalve bij de God en Vader van Jezus Christus en zijn kerk. Maar zijn
moeder bleef elke dag voor hem bidden. Uiteindelijk is het met hem goed
gekomen. Hij spreekt erover in zijn Belijdenissen, boek III, hoofdstuk ix.
Welke rol speelde haar gebed hierin?

Dit is niet zo'n eenvoudige vraag. In de eerste plaats niet omdat de Bij-
bel voor de beantwoording in verschillende richtingen wijst. Aan de ene
kant zegt Jezus dat je in het gebed geen veelheid aan woorden moet ge-
bruiken. Veelbetekenend is de motivatie die Hij daarvoor geeft: ‘Jullie Va-
der weet immers wat jullie nodig hebben, nog véér jullie het Hem vragen’
(Mattetis 6:7-8). Dat gezichtspunt is voor Jezus dus leidend: het gaat in het
gebed om de dingen waarvan God weet dat wij ze nodig hebben. Daar kan
een indringend gebed niets aan veranderen. Het gaat kennelijk niet om
zaken waarvan wij vinden dat wij of anderen ze nodig hebben, maar om
wat God daarvan vindt. En dat weet Hij al feilloos ook zonder het gebed.
Deze benadering tendeert in de richting van: probeer niet in je gebed God
over te halen om dingen te doen die jij dringend denkt nodig te hebben.
Zo werkt Hij niet. Het gebed is wel een overgave aan God, maar niet een
overreding van God.

Maar is dit het hele verhaal? Er zijn ook uitspraken die in de andere
richting wijzen. Het pleidooi van Abraham voor het behoud van Sodom in
Genesis 18 is een voorbeeld. Hij is daar bezig als een typisch Midden-
Oosterse onderhandelaar: zou de Heer de stad sparen als er vijftig recht-
vaardigen in de stad zouden zijn? Veertig? Dertig? Twintig? Tien? En de
Heer geeft toe, alleen zijn er in de stad geen tien rechtvaardigen zodat de
stad alsnog te gronde gaat. We kunnen ook denken aan de bemiddeling
van Mozes die na de zonde met het gouden kalf God overhaalde om toch
zelf mee te gaan met zijn volk, hoewel de Heer dat eerst niet wilde doen.
Uiteindelijk stemde de Heer toe en deed Hij wat Mozes vroeg (Exodus 32

en 33).
In het Nieuwe Testament wordt op een andere gebeurtenis uit het

77



‘HEB JE M1j LIEF?’

Oude teruggegrepen. Jakobus verwijst naar Elia die vurig gebeden heeft
dat het niet zou regenen. En toen viel er jarenlang geen regen. Daarna bad
hij opnieuw, nu om regen, en de hemel gaf regen. Jakobus illustreert
daarmee dat het gebed van een rechtvaardige krachtig is en zijn uitwer-
king niet mist (Jakobus 5:16-18). Hij past dat toe op het herstel van zieken
door middel van gebed: het gelovige gebed zal de zieke redden, of: gezond
maken. Hier zit wel een dubbelzinnigheid: het Griekse woord kan zowel
‘genezen’ als ‘redden’ betekenen. De verhoring van het gebed impliceert
dus niet per se dat de zieke gezond wordt. Herstel staat in het ruimere
perspectief van verlossing.

In het evangelie van Marcus staat een passage die hieraan doet denken.
De leerlingen waren tijdens Jezus’ afwezigheid niet in staat geweest bij een
jongen een boze geest uit te drijven. Jezus deed dat wel. Ze vragen Hem:
waar lag dat nu aan dat wij het niet konden? Zijn antwoord luidde: ‘Dit
soort kan alleen door gebed worden uitgedreven’ (Marcus 9:29). In een
ander verband verklaarde Jezus dat wanneer twee van zijn leerlingen hier
op aarde eensgezind iets zouden vragen, wat dan ook, dat dan de Vader in
de hemel het voor hen zou laten gebeuren (Matteiis 18:19). In Johannes
15:16 lezen we iets wat daarop lijkt. Jezus zegt daar tot zijn leerlingen: als je
op weg gaat en blijvend vrucht draagt, dan zal de Vader je alles geven wat
je Hem in mijn naam vraagt.

Al deze voorbeelden suggereren dat door het gebed dingen verande-
ren, dat God in reactie op het gebed zelf ook verandert in hoe Hij handelt.
[s dat in overeenstemming te brengen met die eerste uitspraak van Jezus,
waarin Hij zijn leerlingen wilde afthouden van wijdlopige gebeden om
maar verhoord te worden? God wist immers al wat ze nodig hadden. De
uitspraken komen met elkaar overeen wanneer we voorop stellen dat niet
de veelheid van woorden God op andere gedachten brengt. Toch kunnen
er situaties zijn waarin we bij God aandringen op verhoring. Dan is het
niet onze woordenstroom, maar de nood die op ons hart ligt, die God mo-
tiveert om naar ons te luisteren en ons gebed te verhoren. Dus ja, God
verhoort specifieke gebeden en laat zich overhalen, niet door de woorden
maar door de nood die we Hem toevertrouwen.

78



‘LEER ONS BIDDEN’

Kan God eigenlijk wel op zijn eerdere voornemen terugkomen?

Nu wordt het een graadje moeilijker. Dat komt doordat veel gelovigen een
godsbeeld hebben waarin de onveranderlijke God niet op zijn voornemen
kan terugkomen. En als Hij dat niet kan, dan kan Hij ook niet naar aanlei-
ding van een gebed van mening veranderen en anders handelen dan Hij
aanvankelijk had gewild. Om dat uit te leggen beperk ik me tot een argu-
ment dat zelfs wanneer je een beperkte opvatting hebt over Gods eeuwige
besluiten toch een zekere kracht heeft.

Het argument draait om de gedachte dat God de hele werkelijkheid
van begin tot het einde overziet en weet heeft van alles wat er gebeurt.
Daarvoor zijn duidelijke Bijbelse aanwijzingen. Maar wanneer God onfeil-
baar de geschiedenis overziet en van te voren al weet wat er gaat gebeu-
ren, dan ligt dat toch vast? Want als het uiteindelijk toch anders zou wor-
den, zou er iets aan Gods feilloze voorwetenschap mankeren en geldt niet
meer dat Hij de geschiedenis kan overzien. Calvijn en anderen hebben dit
opgelost door ook de gebeden van gelovigen als momenten te zien in Gods
voorwetenschap, zodat, simpel gezegd, alles bij Hem al beklonken is. In
navolging van C.S. Lewis oppert Philip Yancey in zijn Bidden uit 2007, dat
ons opgezonden gebed één van de dingen is die in Gods tijdloos-eeuwige
vaststelling van alle dingen werden verwerkt (158). Maar dan is er niet echt
sprake van dat het gebed iets met God doet. Hij handelt gewoon zo als Hij
van te voren al wist dat Hij het zou gaan doen in antwoord op een gebed
waarvan Hij van te voren al wist dat het zou komen. Hij heeft nooit een
ander voornemen gehad.

Als je het zo bekijkt, verhindert Gods alwetendheid dat Hij op zijn eer-
dere voornemen terugkomt. Hij voert gewoon zijn voornemen uit. Het ge-
bed is ook niet echt een dialoog waarin God zich laat raken door klacht,
smeking en uiting van vertrouwen, en waarin Hij met affectie reageert op
de gelovige bidder. Dat doet wel afbreuk aan de kwaliteit van het gebed als
relationeel, interactief gebeuren. Bovendien zagen we dat Mozes met zijn
gebed na de zonde met het gouden kalf God wél op andere gedachten
bracht. Pieter Dirk Dekker zegt in een artikel uit 2018: “‘Wanneer het gebed
een echte dialoog is waarin zowel God alsook de mens als subject acteert,
dan betekent dat, dat God in staat is om te reageren’ (54).

79



‘HEB JE M1j LIEF?’

Om hier evenwichtig mee om te gaan verwijs ik naar de metafoor die
ik in het vorige hoofdstuk gaf van het verhaal dat zichzelf vertelt: De au-
teur blijft de schepper die het geheel overziet, maar hij of zij laat zich
meeslepen door zijn verhaal. Als hij of zij zichzelf een plaats geeft in het
verhaal, zoals God in de geschiedenis, dan reageert hij of zij op de dingen
die zich in het verhaal aan hem of haar voordoen. Ongeveer zo overziet
God het geheel, maar Hij reageert ook op wat zich aan Hem voordoet. Op
deze interactieve wijze hebben Lewis en Yancey toch gelijk: ook ons gebed
is opgenomen in Gods totaaloverzicht van de dingen die gebeuren.

Of bidden helpt

Helpt bidden? Het antwoord kan in diverse opzichten volmondig positief
zijn. In het gebed wordt de gemeenschap, de relationele eenheid met God
beoefend, het is een uiting van vertrouwen, het is een schuilen bij God. Zo
doet het zijn volgelingen delen in de kracht van God, het bevrijdt hen van
angst, het maakt hen moedig en fijngevoelig om te doen wat God vraagt.
Zij staan er niet alleen voor. Ze worden gedragen en beschermd, en zo ook
getroost.

Dit rendement van het gebed veronderstelt wel dat we de prioriteit ge-
ven aan de dingen waaraan Jezus de prioriteit gaf in het gebed dat Hij zijn
leerlingen leerde: Gods naam, zijn rijk en zijn wil. Zij hebben ontdekt dat
met die prioriteit ook hun eigen welzijn is geborgd: Gods zorg voor het
dagelijkse bestaan, zijn vergeving en zijn bewaring voor het kwaad en de
verlossing van de boze.

God luistert. Dat is meer dan dat Hij weet wat wij willen zeggen. Hij
hoort onze klacht, onze nood, Hij neemt onze kwetsbaarheid waar, onze
pijn, schaamte en ons berouw, ons verlangen naar heelheid, onze worste-
ling om te komen tot bescheidenheid, nederigheid en afhankelijkheid.
God luistert daarnaar; onze nood grijpt Hem aan. En Hij reageert. In het
gebed gaan wij een dialoog aan met God. Hij doet er iets mee.

En als er niets gebeurt? Die vraag gaat ons nog bezighouden in het
hoofdstuk ‘Ervaren belemmeringen’. In ieder geval: verhoring betekent
niet dat God al onze verlangens vervult. Het gaat immers om een andere
prioriteit? En onze oplossingen zijn niet altijd die van Hem. Gods wegen

8o



‘LEER ONS BIDDEN’

zijn hoger dan onze wegen. Wie weet hoe Hij ons mét ons probleem kan
gebruiken. Paulus werd niet bevrijd van de doorn die in zijn lichaam stak,
wat die ook geweest mag zijn. Maar hem werd wel duidelijk gemaakt dat
Gods genade voor hem genoeg was, en dat zijn zwakte God in de gelegen-
heid stelde zijn eigen kracht in hem zichtbaar te maken (2 Korintiérs 12:7-
9). En soms is er gewoon geen antwoord.

Wij weten vaak niet wat wij moeten bidden. Maar de Geest komt ons
te hulp en zucht met ons mee (Romeinen 8:26).

81



7. Jezusis koning

Wij staan niet automatisch in een zegenrijke interactieve relatie tot Jezus.
Op welke manier kun je een persoonlijke relatie met Hem aangaan? Door
zijn liefde te aanvaarden, door zijn aanspraken op je leven te erkennen,
door een afkeer te krijgen van alle vormen van kwaad en daartegen de
strijd aan te gaan, en door Hem na te volgen in het goede. Het heeft alle-
maal te maken met het koninkrijk van God.

Het koninkrijk

De betekenis van het koninkrijk van God voor de boodschap van het evan-
gelie heb ik in mijn opvoeding niet meegekregen. Ook uit de belijdenissen
die in de kerken van de Reformatie gangbaar zijn krijg je niet het idee dat
het om een centraal thema gaat. Dit impliceert niet dat het thema geheel
ontbreekt. In de uitleg van de titel ‘Christus’ (= Messias, gezalfde) in de
Heidelbergse Catechismus, antwoord 31, wordt gezegd dat Hij is gezalfd tot
onze hoogste profeet en leraar, onze enige hogepriester en onze eeuwige
koning ‘die ons door zijn Woord en Geest regeert en ons in de verworven
verlossing beschermt en bewaart.” Die regering door zijn Woord en Geest
keert terug in de uitleg van het gebed ‘Uw koninkrijk kome’ (antwoord
123). Maar de overtuiging dat het koninkrijk een centraal thema is, groeide
bij mij pas dankzij het boek van Herman Ridderbos uit 1950 over De komst
van het koninkrijk en de weerklank die dat vond in de colleges die ik volg-
de aan de Theologische Universiteit in Apeldoorn. Kennelijk is die aan-
dacht voor het koninkrijk pas laat in het geloofsgoed binnen de kerken
doorgedrongen.

Toch zijn de evangelién er duidelijk over dat het hier om de kern van
Jezus’ prediking gaat. Zowel Johannes de Doper die voor Jezus uit ging, als
Jezus zelf richtte zich tot de mensen met de oproep: ‘Kom tot inkeer, want
het koninkrijk van de hemel is nabij’ (Matteiis 3:1-2 en 4:17). Deze woorden
vatten hun profetische onderricht samen. Het koninkrijk van God komt
eraan! Dat wil zeggen dat God zijn koningschap op een bijzondere manier
op aarde zal laten gelden via zijn Messias.

82



JEZUS IS KONING

In de evangelién wordt dit bijzondere koninkrijk vaak ‘koninkrijk van
de hemel’ genoemd. Onwillekeurig wordt daarmee de associatie gewekt
dat het bij dit koninkrijk om de hemel gaat. Misschien speelt dat wel mee
in de vroegere verwaarlozing van de koninkrijksgedachte: voor de hemel
was voluit aandacht, vooral als eindbestemming van de gelovigen. Maar
met het koninkrijk van de hemel wordt niet de hemel bedoeld. De hemel
is in het joodse spraakgebruik vaak een verwijzing naar God. Vanwege het
gebod Gods naam niet te misbruiken werd vaak indirect over God gespro-
ken, bijvoorbeeld door het te hebben over de hemel. Het gaat dus over het
koninkrijk van God. Dat strekt zich verder uit dan de hemel. God gaat zijn
rijk volledig op aarde doorzetten, dwars tegen alle tegenstand en vijand-
schap in. Dat is de inhoud van wat Johannes en Jezus verkondigen. De
weergave door de Bijbel in gewone taal, ‘Gods nieuwe wereld’, slaagt er be-
ter in onze gedachten te richten op wat bedoeld wordt dan de vertaling
‘koninkrijk van de hemel’.

In deze boodschap klinkt door dat God omziet naar zijn volk. Zijn be-
wogenheid is leidend. Eindelijk wordt zijn rijk hersteld waar het koning-
schap van David lang geleden op anticipeerde. Na dat koningschap was de
glorie van het volk verbleekt. Het is door diepe vernederingen heen ge-
gaan, en ook in de dagen van Jezus zuchtte het onder vreemde heerschap-
pij. Allerlei religieuze en religieus-politieke stromingen binnen het joden-
dom maakten zich voorstellingen van de manier waarop God het koning-
schap over Israél zou herstellen, zo ook Jezus’ eigen leerlingen (Handelin-
gen 1:6).

De koning

God zal zijn koningschap op aarde laten gelden door zijn gezalfde koning,
zijn Messias, ofwel ‘gezalfde’. Zalving van een koning is een ritueel dat
doelt op de aanwijzing, de aanstelling en de bekwaming van de koning
door God. Bij zijn doop in de Jordaan klonk er een stem die zei: ‘Dit is
mijn geliefde Zoon, in Hem vind Ik vreugde’, en de Geest van God daalde
in de gestalte van een duif op Hem neer (Matteis 3:16-17). De stem uit de
hemel wijst Jezus aan als Gods messiaanse Zoon, de Geest is het die Hem
daarvoor toerust. Ook hier de aanwijzing, aanstelling en bekwaming van

33



‘HEB JE M1j LIEF?’

de koning door God.

Deze koning kenmerkt zich doordat Hij spreekt met gezag. Dat geldt
op allerlei terreinen. Allereerst legt Hij met gezag Gods wet uit. De hoor-
ders zijn onder de indruk van het gezag waarmee Hij spreekt (Matteiis
7:28-29). Hij laat zijn gezag ook gelden in zijn gebiedend toespreken van
demonen. Vooral de evangelist Marcus legt daarop in het eerste deel van
zijn verslag de nadruk: Jezus is Heer over het rijk van de duisternis (bij-
voorbeeld Marcus 1:23-27). Bovendien blijkt zijn spreken met gezag uit de
manier waarop Hij omgaat met de natuurelementen. Wanneer het vis-
sersbootje met Jezus en zijn leerlingen in een storm op het meer terecht-
komt, spreekt Hij wind en water bestraffend toe en meteen komt het meer
tot rust (Matteiis 8:23-27). Hierin zie je ook een verband met zijn gezag
over de demonische machten. Onstuimige watermassa’s werden in die tijd
gezien als manifestaties van duistere chaosmachten die het geordende vei-
lige leven bedreigden. Jezus’ optreden met gezag doet allen die er getuige
van zijn versteld staan.

Ondanks zijn indrukwekkende, gezaghebbende spreken is er tijdens
Jezus’ leven op aarde veel discussie geweest over de vraag of Hij nu de
Messias is. Daarvoor vinden we aanwijzingen in alle evangelién, maar
vooral het evangelie van Johannes geeft ruime aandacht aan die twistge-
sprekken (Johannes 7:14-52; 8:12-59; 10:22-39).

Opvallend is dat Jezus zijn leerlingen verbood onder de mensen hard-
op uit te spreken dat Hij de Messias is. Dit is het zogenoemde ‘Messiasge-
heim’ is in 1901 door William Wrede in de theologie geintroduceerd. Het
laat zich - anders dan Wrede doet - verklaren uit de verwachtingen die de
mensen aan de komst van de Messias verbonden. De Messias zou een poli-
tieke figuur zijn die het rijk van David in zijn aardse gestalte zou herstel-
len. Deze voorstelling was zeker onder het gewone volk dominant. Daar-
mee werd de werkelijke betekenis van zijn messianiteit verduisterd. ‘Mijn
koningschap hoort niet bij deze wereld’, verklaarde Jezus voor Pilatus (Jo-
hannes 18:36). Dat wil zeggen: het is wel voor deze wereld bestemd, maar
het is niet zo dat het met aardse middelen tot stand komt. Het is een gees-
telijke werkelijkheid die deze wereld zal veranderen.

Jezus kan zijn messiaanse missie natuurlijk niet volledig verborgen

84



JEZUS IS KONING

houden. Dan zouden de mensen niet weten wat ze aan Hem hebben. Bijj
de intocht in Jeruzalem rijdt Hij op een ezelsveulen als de koning van de
vrede de stad binnen. De menigte bejubelt Hem. De sfeer is geladen. Zijn
actie is welbewust ingezet en kan worden opgevat als provocatie. Wanneer
daarna het omkeren van de tafels van de geldwisselaars en duivenverko-
pers, in de voorhof van de tempel, het enige geweld is dat Hij pleegt, moet
dat een teleurstelling zijn geweest voor de massa en tegen het zere been
van de Joodse autoriteiten (Matteiis 21:1-17). Men heeft zich een andere
Messias voorgesteld. De stemming slaat snel om.

Aan het kruis wordt boven zijn hoofd de aanklacht tegen Hem gefor-
muleerd: ‘Jezus van Nazaret, koning van de Joden’ (Johannes 19:19-22). De
hogepriesters zijn het daar niet mee eens. Er moet staan: ‘Deze man heeft
bewéérd: Ik ben de koning van de Joden’. Deze erbarmelijke figuur is niet
hun koning, menen zij. De tegenstelling is ook navrant: de macht van een
koning tegenover de onmacht die de gekruisigde uitstraalt, de koninklijke
waardigheid tegenover de totale ontluistering aan het kruis. Pilatus blijft
bij wat hij geschreven heeft. Zijn wraak op de Joden is subtiel en zoet.
Over de rug van Jezus heen reageert hij zijn frustraties af over het feit dat
deze mensen hem gedwongen hebben die in zijn ogen ongevaarlijke
dwaas tot het schavot te veroordelen. Ook dit is politiek, hoe wreed.

Hoe diep het koningschap van Jezus ook is aangevochten, het wordt
bevestigd. Na zijn opstanding zegt Jezus tegen zijn leerlingen: ‘Mij is alle
macht gegeven in de hemel en op de aarde.” Als hun koning geeft Hij de
opdracht alle volken tot zijn leerlingen te maken. Hij belooft hun: ‘Tk ben
met jullie, alle dagen, tot aan de voltooiing van deze wereld’ (Matteiis
28:18-20). Jezus’ koningschap zet zich voort tot op de huidige dag, ja tot
zijn wederkomst op de jongste dag. Hoe dan? Daarover straks meer.

De onzichtbare tegenstander

De messiaanse koning in dit rijk van God heeft een aartsvijand op het
geestelijke vlak, niet op het geopolitieke; het is Satan, de aanklager (letter-
lijke betekenis), de intrigant, de duivel (Grieks: didbolos, letterlijk: de ver-
warrer die alle moois door elkaar gooit en er een puinhoop van maakt), de
verzoeker, de boze. Hij erkent de belangrijke positie van Jezus en probeert

35



‘HEB JE M1j LIEF?’

Hem de voet dwars te zetten.

Bekend is de verzoeking van Jezus in de woestijn, nadat Hij veertig da-
gen heeft gevast. Op drie manieren probeert hij Jezus’ weerstand te bre-
ken. Allereerst door Hem de suggestie te doen van de platte stenen broden
te maken om zijn honger te stillen; dan door Hem in de verleiding te
brengen van het tempeldak te springen, en zo de engelen over te halen
Hem te hulp te schieten en aan iedereen te laten zien dat Hij Gods dienaar
is; en ten slotte door Hem alle koninkrijken op aarde te tonen en Jezus op
voorwaarde van een knieval voor hem de heerschappij over al die rijken te
beloven (Matteis 4 en Lucas 4, in een verschillende volgorde). In feite zijn
dat de klassieke verzoekingen van de lust, de roem en de macht. Als Jezus
eraan zou toegeven, zou Hij afwijken van zijn keuze helemaal op de wil
van zijn Vader gericht te zijn. Hij zou zichzelf zoeken en toegeven aan de
macht van Satan. Bovendien zou hij later, in de ultieme confrontatie, niet
staande kunnen blijven maar medelijden met zichzelf krijgen. Hij is niet
voor de vijandige beproevingen gezwicht.

Een ander belangrijk moment in zijn verhouding tot de vijand is zijn
vermogen met een gebiedend woord demonen uit mensen te laten varen
die daardoor bezeten waren. Demonen of boze geesten worden gezien als
trawanten van Satan die onder zijn bevel staan. Bezetenen zijn de regie
over hun leven kwijt en laten zich willoos leiden door een macht die de
leiding overgenomen heeft. Hun toestand lijkt tegenwoordig in veel geval-
len op die van mensen in een psychose. Jezus is sterker dan deze kwalen.

Is het wel van deze tijd om van demonische bezetenheid te spreken?
Leidt dat niet tot stigmatisering van mensen met zware psychische pro-
blematiek? Zouden we ons vandaag de dag niet beter kunnen beperken tot
een psychiatrische diagnostiek? Die stigmatisering kan voorkomen wor-
den als wij beseffen dat wij allemaal gevoelig zijn voor de krachten van de
duistere wereld, ook als we een sterke, gezonde persoonlijkheid hebben.
Of je nu psychisch sterk of zwak bent, Satan probeert je altijd te pakken
op je zwakste plekken, niet alleen wanneer het mentale gezondheid be-
treft, maar ook als het om verleiding en verzoeking gaat. Zo bezien is
beheerst worden door duistere machten voor iedereen een reéle optie,
ook vandaag. Niemand heeft reden zich boven een ander te verheffen.

86



JEZUS IS KONING

Ook zouden we er slecht aan doen de psychiatrie als onbijbels terzijde
te schuiven. Een geestelijke benadering (ontvankelijkheid voor de geeste-
lijke wereld) sluit een medische benadering niet uit. Ook in de Bijbel ra-
ken de geestelijke en (psycho)medische benadering elkaar. Zie 1 Samuél 16;
Marcus 9:14-29; Lucas 13:10-17; 2 Korintiérs 12:7-8. Jezus’ macht over de we-
reld van de demonen stimuleert ons ertoe onze bescherming te zoeken bij
Hem.

Jezus kreeg op nog een manier te maken met Satan. Dat was in de aan-
tijging dat Hij boze geesten kon uitdrijven doordat Hij daarvoor de macht
van de vorst der demonen kreeg (Mattetis 12:22-32). Deze verdachtmaking
van farizeeén wordt door Jezus eenvoudig ontkracht: in dat geval zou het
rijk van de boze tegen zichzelf verdeeld zijn. ‘Als Satan Satan uitdrijft, is
hij innerlijk verdeeld. Hoe kan zijn koninkrijk dan standhouden?’ Jezus
verklaart de demonen uit te drijven door de Geest van God. Wie deze ma-
nifestaties van Gods Geest doelbewust en tegen beter weten in ontkent en
ze voor duivelswerk uitmaakt, zal geen vergeving krijgen voor deze zonde.
Op deze manier ben je er namelijk op uit de bodem weg te halen onder de
bevrijding van het kwaad die Jezus predikt en praktiseert.

Jezus onderkent zelfs het werk van Satan op diverse momenten in het
optreden van sommige van zijn leerlingen. Wanneer Jezus zijn leerlingen
voorbereidt op zijn aanstaande lijden en sterven, is de reactie van Petrus:
‘God verhoede het, Heer! Dat zal zeker niet gebeuren! Nog feller is de re-
actie van Jezus, terwijl Hij zich van Petrus afwendt: ‘Ga terug, Satan, ach-
ter Mij! Je bent een valstrik voor Me. Je denkt niet aan wat God wil, maar
alleen aan wat mensen willen’ (Mattets 16:21-23).

Op de achtergrond van het zintuiglijk waarneembare leven speelt vol-
gens Jezus een geestelijke machtsstrijd af. Aan de Pesachmaaltijd zegt Hij:
‘Simon, Simon, weet dat Satan jullie voor zich heeft opgeéist om jullie als
graan te mogen zeven. Maar Ik heb voor je (enkelvoud, BL) gebeden opdat
je geloof niet zou bezwijken’ (Lucas 22:31-32). En wanneer Judas door Jezus
wordt aangewezen als de verrader, schrijft de evangelist: ‘Op dat moment
nam Satan bezit van Judas’, hetgeen blijkt uit het feit dat hij meteen op-
stapt van de tafel en het donker in gaat (Johannes 13:27-30).

Wanneer Jezus zijn leerlingen leert bidden, is de laatste bede: ‘En

87



‘HEB JE M1j LIEF?’

breng ons niet in beproeving, maar red ons van het kwaad’, of, in de
vertaling van 1951: ‘en leid ons niet in verzoeking, maar verlos ons van de
boze’ (Matteis 6:13). Beide vertalingen: ‘het kwaad’ en ‘de boze’ zijn moge-
lijk. Gezien de context van de evangelién, waarin de boze erop uit is kwaad
aan te richten door het goede te verstoren, zal dit niet als een tegenstelling
zijn ervaren: van beide is sprake. Toch heb ik een voorkeur voor de verta-
ling ‘de boze’. Tegen de vertaling ‘het kwaad’ pleit dat ‘het kwaad’ in zijn
absolute strekking een kolossale abstractie is, die in de Bijbel uit de toon
valt. De opname van deze bede in het gebed dat Jezus ons leert maakt
duidelijk hoe essentieel in het leven van Jezus’ volgelingen de strijd is te-
gen het kwaad dat de boze teweegbrengt.

Op al deze plaatsen blijken de mensen vatbaar te zijn voor de schade-
lijke invloeden van Satan en zijn demonen. Degene die hen tegen deze in-
vloeden kan beschermen is God, Jezus, de heilige Geest. En juist omdat
iedereen daar vatbaar voor is, kun je niet zeggen dat de een er beter tegen
bestand is dan de ander. Er is maar één mens die de invloed van Satan kan
weerstaan en heeft weerstaan, en dat is de messiaanse koning Jezus. Bij
Hem, bij de God die Hij vertegenwoordigt, kun je terecht voor een bevrijd
leven. Hij rekent uiteindelijk met de boze af. Daarin komt de verlossing
naar voren als daad van gerechtigheid.

Ombkeren
In de prediking van Jezus staat de oproep tot omkeer centraal. De samen-
vattende introductie daarop komen we aan het begin van zijn publieke op-
treden tegen: ‘De tijd is aangebroken, het koninkrijk van God is nabij: kom
tot inkeer en geloof dit goede nieuws’ (Marcus 1:15). Deze oproep tot in-
keer en omkeer betreft niet alleen joodse randleden van de synagoge en
heidenen, maar alle joodse hoorders, tot en met hun geestelijke leiders.
Dat deze oproep tot inkeer op verzet van de laatsten stuit, is niet
vreemd. Zij wisten toch hoe God het leven op orde wilde krijgen en hou-
den en zij zetten zich er met hun leven, denken en spreken voor in hieraan
te beantwoorden. Dat is voorwaar geen kleinigheid. Ook in meer algeme-
ne zin is verzet tegen een oproep tot omkeer niet verwonderlijk. Alle men-
sen hebben hun redenen om zich te gedragen zoals zij dat doen. Als zij

88



JEZUS IS KONING

redenen hadden om dit gedrag niet te vertonen, gedroegen zij zich wel
anders. Een oproep tot inkeer en omkeer wordt dan opgevat als kritiek op
de redenen die iemand heeft en die voor hem of haar steekhoudend zijn.
De ervaren kritiek wordt dan zo maar opgevat als onbegrip en veroorde-
ling. Dat voelt niet prettig. Daar ga je tegenin of daar trek je je niets van
aan.

Om daadwerkelijk gehoor te geven aan een oproep tot omkeer is een
beslissende duw in de goede richting nodig. In de omgang met mensen
geeft Jezus herhaaldelijk die duw. Ik denk aan Zacheis, over wie ik het al
eerder had (Lucas 19:1-10). Jezus’ persoonlijke, niet veroordelende, maar
aanvaardende aandacht brak hem van binnen. Hetzelfde zien we gebeuren
bij de vrouw die op overspel was betrapt en bij Jezus werd gebracht. Moest
zij niet gestenigd worden, zoals in de wet van Mozes staat? Dan spreekt
Hij de onvergetelijke woorden: ‘Wie van jullie zonder zonde is, laat die als
eerste een steen naar haar werpen.” De een na de ander druipt af. En dan
tot de vrouw: ‘Tk veroordeel u ook niet. Ga naar huis, en zondig vanaf nu
niet meer’ (Johannes 8:1-11). Hoe het met haar verder is gegaan weten we
niet. Maar dit was wel de bejegening waardoor mensen diep werden ge-
raakt en getroost.

Een tegenvoorbeeld is de reactie van de rijke jongeman die naar Jezus
komt om te vragen wat voor goeds hij moet doen om het eeuwige leven te
verwerven. Hij heeft zich aan de belangrijkste geboden die Jezus opsomt
gehouden. Jezus vraagt van hem dat hij al zijn bezittingen verkoopt en de
opbrengst aan de armen geeft, om daarna terug te komen en Jezus te vol-
gen. Terneergeslagen gaat de jongeman weg, want hij heeft veel bezittin-
gen (Matteiis 19:16-22). Hier openbaart zich het verschil tussen een orién-
tatie op dit leven hier en nu, en op het leven dat aanbreekt bij de komst
van Gods koninkrijk. Jezus onderstreept dit door te benadrukken dat het
voor rijken moeilijk, ja mensonmogelijk is het koninkrijk van God binnen
te gaan. De vraag van de leerlingen wie er dan nog gered kan worden, is
ons uit het hart gegrepen. Jezus wijst op wat mogelijk is bij God: Hij kan
wat wij niet voor elkaar krijgen. Een toepassing in onze context kan zijn:
stel dat je door omstandigheden al je bezittingen kwijtraakt. Zou dat een
reden voor je zijn het vertrouwen op God op te zeggen omdat je het oneer-

89



‘HEB JE M1j LIEF?’

lijk vindt, of zou je door veel strijd heen God overhouden? Het hangt er-
van af of je hart door Hem is bewogen.

Inhoudelijk sluit dit aan op een kernthema uit het gesprek van Jezus
met Nikodemus. Alleen wie opnieuw geboren wordt kan het koninkrijk
van God binnengaan. Wat is dat dan, opnieuw geboren worden? Jezus legt
het uit als geboren worden uit water en Geest, of alleen ‘geboren uit de
Geest’ (Johannes 3:3-8). In ‘geboren uit water en Geest’ horen we een ver-
wijzing naar de doop met water en met de heilige Geest. Opmerkelijk ge-
noeg wordt het water de ene keer wel en de andere keer niet genoemd.
Het suggereert dat de geboorte tot een nieuw geestelijk leven verbonden is
met het doopritueel in de kerk maar daarvan niet afthankelijk is. De om-
keer tot een nieuw leven wordt mogelijk en werkelijk door de vernieu-
wende kracht van de Geest.

In de algemene oproep ‘Kom tot inkeer en omkeer’ ontbreekt de expli-
ciete koppeling met de persoonlijke wedergeboorte. Toch is daarmee de
aansporing tot verandering niet zinloos. Juist de komst van het koninkrijk
van God in deze wereld is de innerlijk motiverende reden om vanaf nu an-
ders georiénteerd in het leven te staan, zich niet in beslag te laten nemen
door de dingen van elke dag, niet kleine zorgen groot te maken, maar uit
te zien naar de komst van Gods rijk, op God te vertrouwen, naar Jezus’
boodschap van liefde te luisteren en Hem na te volgen. De komst van het
koninkrijk werd binnen het jodendom altijd verbonden met het oordeel
dat de Messias zou voltrekken over de wettelozen binnen Israél en over de
volken. Jezus geeft aan die verwachting een twist. Ook het joodse volk zal
geoordeeld worden van hoog tot laag. Prikkels te over om hun leven te
herzien.

Geen God van de kleine lettertjes

Jezus is de koning die gaat over de toepassing van de wet. Niet dat Hij naar
willekeur wetten uitvaardigt of afschaft, maar wel dat Hij met gezag de
wetten van God interpreteert en ons aan die interpretatie bindt. Aan het
begin van de Bergrede betuigt Hij zijn trouw aan Gods wet. Hij is niet ge-
komen om de wet (de tora) en de profeten af te schaffen, maar om ze tot
vervulling te brengen. Elke tittel of jota (haaltje of streepje) in de wet blijft

90



JEZUS IS KONING

van kracht. Wie ook maar de minste van de geboden onderhoudt en aan
anderen leert, zal in het koninkrijk van de hemel in hoog aanzien staan
(Matteiis 5:17-19).

Jezus bedoelt hiermee iets anders dan een minutieuze naleving van alle
voorschriften op detailniveau. Zijn Vader is geen God van de kleine letter-
tjes. Dat blijkt direct daarna in zijn uitleg van allerlei gebodsbepalingen.
Het gaat Jezus in de geboden om hun diepste bedoeling. Dat is de dienen-
de liefde. Daarom mag je iemand niet alleen niet vermoorden, maar ook
niet de huid volschelden; mag je niet alleen niet vreemdgaan, maar ook
niet begerig naar een andere vrouw kijken; wordt niet alleen gevraagd bij
het wegsturen van je vrouw haar een officiéle scheidingsbrief mee te ge-
ven, waarmee zij kan aantonen dat zij vrij is, maar trouw te zijn in je hu-
welijksrelatie; moet je je niet alleen aan je eed houden, maar in het geheel
niet zweren en trouw zijn aan je gewone beloften; mag je niet alleen de
maat van de vergelding niet overschrijden (‘een oog voor een oog’), maar
word je opgeroepen in het geheel geen vergelding toe te passen; moet je
niet alleen je volksgenoot liethebben, maar ook je vijand (Matteis 5:21-48).
Hier worden de geboden niet alleen op de uiterlijke gehoorzaamheid toe-
gepast, maar ook op de innerlijke gezindheid. Sommige letterlijke gebo-
den, zoals over de scheidingsbrief en de eed, worden daar zelfs voor onder
kritiek gezet, zoals uit de opsomming blijkt.

De manier waarop Jezus de wet handhaaft kan mooi worden geillu-
streerd aan de hand van zijn omgaan met de sabbat. Hij staat zijn leer-
lingen toe op sabbat aren te plukken en te eten. Is dat niet een vorm van
oogsten, en dus werken? Dat is niet toegestaan op de sabbat. Farizeeén
gaan de discussie met Hem aan. Jezus vergelijkt zichzelf met David, die op
de vlucht voor Saul samen met zijn metgezellen van de toonbroden in het
heiligdom at die speciaal voor de priesters bestemd waren. En de priesters
doen ook op sabbat dienst in de tempel. Hij beroept zich op de uitspraak
uit Hosea 6:6: ‘Barmhartigheid wil 1k, geen offers.” Hij, de Mensenzoon, is
belangrijker dan David en de priesters: ‘de Mensenzoon is heer over de
sabbat.” Daarna gaat Hij naar de synagoge en geneest Hij iemand met een
misvormde hand. Ze willen Hem erom aanklagen. Zijn verweer is dat het
op de sabbat geoorloofd is goed te doen (Mattets 12:1-15; Marcus 3:1-6).

o1



‘HEB JE M1j LIEF?’

Drie veelzeggende bijzonderheden helpen ons bij het bepalen van onze
gedachten. De eerste is dat Jezus zich heer over de sabbat noemt. Hij legt
de sabbat op gezaghebbende manier uit, desnoods tegen de traditie van de
wetsuitleg in, ja desnoods tegen de letterlijke wetsbepaling in. Maaien en
dorsen op sabbat was verboden, en die toonbroden waren volgens de wet
echt alleen voor de priesters. Dat Hij heer is over de sabbat, betekent in
feite dat Hij heer is over de hele tora.

De tweede bijzonderheid is de verwijzing naar het belang van barm-
hartigheid boven offers. Bij ‘offers’ gaat het om meer dan het strikt bren-
gen van rituele offers; het heeft betrekking op alle inspanningen die erop
gericht zijn zich volgens de regels allerlei zaken te ontzeggen om daarmee
aan de letterlijke bepalingen te voldoen. Aldus Herman Ridderbos (1974),
Joachim Gnilka (1986) en Jakob van Bruggen (1990) in hun commentaren.
In de wet gaat het volgens Jezus om de barmhartigheid, ofwel de ontfer-
mende liefde. Die staat de leerlingen toe hun honger te stillen om in
dienst te kunnen staan van Jezus’ missie liefde te geven en te vragen.

Ten slotte is het opvallend dat Jezus in zijn verdediging zegt dat het
geoorloofd is op sabbat goed te doen. In de versie van Marcus ligt hier nog
meer nadruk op. Jezus stelt de vraag: ‘Wat mag men op sabbat doen: goed
of kwaad? Een leven redden of het vernietigen? De aanwezigen doen er
het zwijgen toe. Uit deze woorden blijkt dat de norm voor het goede doen
voor Jezus niet gelegen is in het exact nakomen van de bepaling, maar in
de hulp, de genezing, de redding aan de mens met een beperking. Daarin
laat Jezus zien dat de wet het goede niet definieert en daarmee begrenst,
zij geeft handvatten om het goede te doen. Dat komt geheel overeen met
wat in hoofdstuk 3 over gerechtigheid gezegd is. Met woorden van Paulus:
‘het koninkrijk van God is geen kwestie van eten en drinken - dat wil zeg-
gen: van wat je volgens de wet mag eten en drinken -, maar van gerech-
tigheid, vrede en vreugde door de heilige Geest’ (Romeinen 14:17).

Dat het in de wet om het betonen van liefde draait blijkt uit wat Jezus
aanwijst als het grootste gebod. Dat is het gebod waaraan alle andere
dienstbaar zijn. Uit de tora, de vijf boeken van Mozes, selecteert Hij er
twee:

92



JEZUS IS KONING

Heb de Heer, uw God, lief met heel uw hart en met heel uw ziel en met
heel uw verstand. Dat is het grootste en eerste gebod. Het tweede is daaraan
gelijk: heb uw naaste lief als uzelf. Deze twee geboden zijn de grondslag van
alles wat er in de Wet en de Profeten staat (Matteiis 22:37-40; afkomstig uit
Deuteronomium 6:5 en Leviticus 19:18).

Paulus vat dit kernachtig samen: wie liefheeft, heeft de wet vervuld Ro-
meinen 13:8-10; Galaten 5:14). Augustinus heeft het later zo geformuleerd:
‘Heb lief en doe wat je wilt’ (Dilige et quod vis fac). Ofwel: als je met heel je
wezen de eer van God en het welzijn van de naaste zoekt, is alles wat je
wilt daarvan doordrongen en dan is het goed. Het gaat de Heer om wat er
in ons hart leeft. Jezus’ radicale uitleg van de wet, ofwel zijn transponeren
van de wet naar de toonaard van de liefde is erop gericht dat wij met hart
en ziel betrokken zijn bij de komst van het koninkrijk.

Vrijheid

Het koninkrijk van de hemel werkt bevrijdend. In de evangelién wordt dat
niet vaak zo onder woorden gebracht. Het woord ‘vrijheid’ komt voor in
een door Jezus’ gegeven citaat uit Jesaja 58 en 61, wanneer Hij in de syna-
goge van Nazaret uit de boekrol voorleest: ‘om onderdrukten hun vrijheid
te geven’ (Lucas 4:19). In Johannes 8:32-36 spreekt Jezus over de waarheid
die zijn leerlingen zullen kennen en die hen zal bevrijden. Dat heeft be-
trekking op bevrijding van de zonde, want wie zondigt is een slaaf van de
zonde.

Paulus heeft het begrip ‘vrijheid’ gethematiseerd voor het leven uit de
kracht van het evangelie. Hij deed dit op een veelzeggende manier in zijn
brief aan de Galaten, hoofdstuk 5. Ik parafraseer de twee brandpunten in
dat hoofdstuk. Met nadruk zegt hij: ‘tot vrijheid’ heeft Christus ons be-
vrijd. En het eerste waar hij op doelt is dat de lezers zich niet opnieuw een
slavenjuk moeten laten opleggen. Dat slavenjuk doet denken aan de wet.

Wat leidt mensen ertoe zich een slavenjuk van veeleisende regels te la-
ten opleggen? Dat is de angst om tekort te schieten. Zo had Paulus het in
zijn theologische opleiding meegekregen: om door God gezien en aan-
vaard te worden moet je een goede jood zijn die de wetten serieus neemt.

93



‘HEB JE M1j LIEF?’

Maar nu hij Christus heeft leren kennen zegt hij: God heeft ons onvoor-
waardelijk lief. We hoeven niet eerst aan van alles te voldoen, je hoeft niet
eerst jood te worden om kind van God te zijn. Maar kennelijk is het voor
de Galaten moeilijk dat te accepteren en zo vrij te leven. Mensen willen
toch graag zelf de controle houden, ook in hun relatie tot God. Als die re-
latie aan allerlei regels gebonden is, heb je het zelf in de hand dat God van
je houdt.

Daar komt Paulus tegen in het geweer. Doe de dingen niet omdat ze
van een ander moeten; doe ze zelfs niet omdat ze van God moeten en je zo
zijn goedkeuring kunt afdwingen. Doe goede dingen omdat je hart daar
vol van is, omdat je wordt beheerst door de liefde die de Geest in het hart
legt, en je zo bereid bent te doen wat God vraagt.

Maar het zelfgekozen slavenjuk is niet de enige kant van waaruit de
vrijheid wordt bedreigd. Dat gebeurt ook - het tweede brandpunt - door
onze eigen verlangens en begeerten. Dan kies je voor jezelf en je eigenbe-
lang, ook als anderen daarvan de dupe worden. Daaronder zit ook angst,
niet de angst tekort te schieten, maar de angst tekort te komen. Door die
angst laat je niets aan je voorbijgaan waarvan je zou kunnen genieten of
waaruit je op een andere manier voordeel kunt behalen. Deze op eigen
voordeel gerichte verlangens staan de liefde in de weg. In de verzen 13 en
14 zet Paulus ze tegenover elkaar: niet je eigen verlangens bevredigen,
maar elkaar dienen in de liefde. Deze liefde is het goede kompas voor de
vrijheid die God geeft, vrijheid van de angst tekort te schieten of tekort te
komen. Het evangelie van Gods koninkrijk maakt je van die angst vrij.

Gelijkenissen van het koninkrijk

Jezus heeft tal van gelijkenissen verteld die duidelijk maken hoe het ko-
ninkrijk van God verborgen aanwezig is in deze wereld en op een bepaald
moment in volle glorie zal worden onthuld. Het koninkrijk wordt door Je-
zus voorgesteld als kwetsbare woorden die zijn als zaad dat door een zaai-
er wordt uitgestrooid. Op veel plekken krijgen die woorden niet de kans
iets positiefs uit te richten, maar voor een deel valt de boodschap in goede
aarde en levert zij veel vrucht op. Een verwante gelijkenis is iets com-
plexer: nadat het goede zaad gestrooid is, zaait de vijand onkruid. Beide

94



JEZUS IS KONING

moeten opgroeien tot de oogst, omdat bij een voortijdig wieden van het
onkruid ook goede plantjes zouden worden uitgetrokken (Mattetis 13:1-30).

Daarnaast houdt Jezus de mensen een aantal kortere gelijkenissen voor
die het komen van het koninkrijk typeren. Het is als het kleinste zaadje
dat uitgroeit tot een grote mosterdboom waarin de vogels van de hemel
nestelen; het is als gist dat onzichtbaar het meel doordesemt zodat het
brood rijst. Jezus vergelijkt het koninkrijk ook met een in een akker ver-
borgen schat die door iemand gevonden wordt, die de akker vervolgens
koopt. Het koninkrijk is ook als een uitzonderlijk mooie parel die de pa-
relkoopman ertoe brengt alles wat hij heeft te verkopen om deze parel aan
te schaffen. Ook is het als een visnet waarmee goede en slechte vissen ge-
vangen worden. Bij de voltooiing van deze wereld zullen ze worden ge-
scheiden (Matteiis 13:31-33, 44-50).

In al deze gelijkenissen staat het onooglijke begin en het enorme resul-
taat centraal. Sommige bevatten ook de gedachte aan de verborgen kracht
waarmee het koninkrijk in de tijd tot aan zijn komst in heerlijkheid werkt:
de verborgen kracht van de liefde

Uitzichten op de eindtijd en het nieuwe begin
Johannes de Doper en Jezus predikten: ‘het koninkrijk van de hemel is na-
bij!" ‘Nabij’, dat is een vrij vage tijdsaanduiding. Johannes en Jezus hadden
daar ook een verschillend beeld bij, waarvan geldt dat voor ons het denk-
beeld van Jezus maatgevend is. Johannes dacht aan het oordeel dat bin-
nenkort zou worden voltrokken over alle mensen. Jezus dacht in twee fa-
sen: nu is de tijd van het koninkrijk al aangebroken, voor de komst van het
oordeel. In Lucas 17:21 zegt Jezus: ‘het koninkrijk van God ligt binnen uw
bereik’, anders vertaald: ‘is in uw midden’. Later volgt het oordeel, bij de
komst van de Mensenzoon in heerlijkheid. Daaraan gaan allerlei mondiale
en kosmische tekenen vooraf. Als we de woorden letterlijk vertalen, staat
er: ‘het koninkrijk van de hemel is nabijgekomen.” De perfectumvorm ‘is
nabijgekomen’ benadrukt het resultaat: het staat nu voor de deur.

Het Nieuwe Testament geeft diverse aanwijzingen dat de periode is
aangebroken die vooruitloopt op de eindtijd. De krachten van het konink-
rijk laten zich al gelden. In de eerste plaats gebeurt dat in het optreden

95



‘HEB JE M1j LIEF?’

van Jezus en in meerdere gevallen zet dat zich voort in het werk van de
apostelen. Denk bijvoorbeeld aan de voedselvermenigvuldigingen door
Jezus voor grote menigten mensen (Matteiis 14:13-21 en 15:29-39), die een
voorteken zijn van de overvloed en de vrede die door Jezus aan het einde
van de tijd worden gebracht. Zijn genezingen en duiveluitbanning getui-
gen van Jezus' heilsmacht en wijzen vooruit naar een tijd zonder ziekte,
smart en dood. Ook de leerlingen krijgen macht over ziekten en demonen,
om die te verdrijven (bijvoorbeeld Mattetis 10:1).

Het ontstaan van de kerk waarvan Jezus spreekt in Mattetis 16 en 18 is
zelf een voorlopige gestalte van de nieuwe gemeenschap die de nieuwe
aarde bevolkt. Daar zal vrede heersen. Tot aan de verschijning van de
Mensenzoon zal die kerk niet zonder zonde zijn, maar de zonde wordt on-
schadelijk gemaakt door onderlinge vergeving. Jezus geeft aan zijn directe
leerlingen bovenop de onderlinge vergevingsgezindheid zowel de be-
voegdheid mensen los te maken van hun zonden als de bevoegdheid hen
aan hun zonden te binden (Matteiis 18:18; Johannes 20:23). Zo wordt de
vergeving tot vrijspraak en niet-vergeving - vanwege onboetvaardigheid -
tot veroordeling.

In de brieven van Paulus wordt deze vrijspraak uitgewerkt in de na-
druk op de rechtvaardiging door het geloof dat ons één maakt met Jezus
Christus (zoals in Romeinen 4:1-9 en 5:1-2): wij worden vrijgesproken van
onze overtredingen en in een herstelde relatie met God gebracht. Deze
vrijspraak loopt vooruit op de het oordeel op de jongste dag. Daarom kun-
nen wij onbevreesd Jezus als Rechter en Redder uit de hemel verwachten.

Tot hiertoe ging het over genezingen, duiveluitbanning en vergeving.
In de Rooms-Katholieke Kerk zijn die geinstitutionaliseerd. Wonderbaar-
lijke genezingen worden onderzocht en na goedkeuring geregistreerd,
priesters met een bijzondere aanstelling mogen exorcisme toepassen, en in
de biecht verleent de priester absolutie, letterlijk: losmaking, namelijk van
de zonden. Deze institutionalisering voegt zich naar de woorden en prak-
tijken van Jezus en zijn leerlingen en is daarom terecht. Wat we in de
evangelién lezen maant ons de praktijk van gebedsgenezing en de dienst
van bevrijding ook binnen de evangelische beweging serieus te nemen, al
realiseer ik me dat er ook veel wildgroei is.

96



JEZUS IS KONING

Ten slotte staat ook de door Jezus opgedragen zending in het teken
van de eindtijd en het nieuwe begin (Matteiis 28:18-20; Handelingen 1:8).
In Mattetis 28 volgt de opdracht om overal leerlingen te maken op Jezus’
verzekering dat Hem alle macht gegeven is in de hemel en op aarde. En ze
wordt gevolgd door zijn toezegging dat Hij bij hen is tot aan de voltooiing
van deze wereld. In Handelingen 1 volgt de zendingsopdracht veelbeteke-
nend op de vraag van de leerlingen of nu het moment gekomen is waarop
Hij het koningschap voor Israél gaat herstellen. Hij belooft hun de heilige
Geest en in de kracht van de Geest kunnen ze hun taak verrichten. Hier
wordt het voorlopige uitblijven van de volle doorbraak van het koninkrijk
verbonden met de tijd die nodig is om overal het goede nieuws van Jezus’
koningschap bekend te maken. Voor de kerk van nu is dat een aansporing
haar zendingsijver te laten voeden door haar toekomstverwachting en an-
dersom.

De uitdaging voor de kerk, maar ook voor christenpolitici, christen-
hulpverleners en christenopiniemakers is, die gedrevenheid richting de
‘einden van de aarde’ en het einde van de tijd te bewaren en te voeden.

Een belangrijk middel daarvoor is het gebed. Daarover ging het vorige
hoofdstuk.

Waaruit blijkt in onze tijd dat Jezus koning is?
In onze samenleving speelt het koningschap van Jezus in het besef van de
meeste mensen geen rol. Ik vraag me af of dat voor christenen veel anders
is dan voor niet-gelovigen. Voor het dagelijkse leven lijkt het geloof in
Hem en zijn macht overbodig. Echtscheidingen en depressies gaan aan
christenen niet voorbij. De oplossing van wereldproblemen komt niet van
zijn kerk. Die staat er gekleurd op door misbruikschandalen over de hele
wereld, homofobie in Afrika, conservatief complotdenken in Amerika, ver-
strengeling met de politieke macht in Rusland, het slavernijverleden in
onder meer Nederland en hopeloze verdeeldheid overal. Waaruit blijkt
Jezus’ macht?

Twee kenmerken van zijn koningschap helpen ons om beter te kijken.
Het eerste is de verborgen werking van zijn macht. Het zijn zachte
krachten die Hij uitoefent. Ze bestaan in bevrijding van angst door ver-

97



‘HEB JE M1j LIEF?’

trouwen op Hem, verzoening in conflictsituaties, aandacht voor zwakken
en armen, bemoediging die uitgaat van zijn woorden, het bestaan van
gemeenschappen waar ongeacht verschil in stand of aanleg mensen bij el-
kaar horen, zijn aanwezigheid in de vieringen met brood en wijn. In de
loop van eeuwen hébben geloof en de kerk verschil gemaakt in armen- en
ziekenzorg. Soms wordt die verborgen macht manifest in bijzondere gene-
zingen op gebed, zie daarover de dissertatie van Dirk Kruijthoff uit (2023),
Healing after prayer. Ook komen gescheiden kerkgemeenschappen weer
bij elkaar na een langere periode van wonden likken en inkeer.

Het tweede kenmerk is, dat Jezus out-of-the-box denkt. De laatsten
worden bij Hem de eersten. Blikvangers als kerktorens of bloeiende ge-
meenschappen hebben hun waarde, maar Hjj is er niet aan gebonden. Hijj
kleurt ook buiten de lijntjes, in een inloophuis of een eerlijk persoonlijk
gesprek, in onconventionele relaties, in bewijzen van trouw, in belangelo-
ze dienstbaarheid, in ontmoetingen waar twee of drie in zijn naam bijeen
zijn, in bewijzen van solidariteit, in een roerend getuigenis, lied of gedicht,
in een leven van contemplatie, gebed en handenarbeid in een kloosterge-
meenschap, in het gemis en de - figuurlijke — woestijn. Het kleine wordt
bij Hem groot. Wanneer God afwezig lijkt, leren wij zijn verborgen aanwe-
zigheid verstaan. Dit is de intrigerende werkelijkheid waar Tomas Halik
(2014) en Willem Jan Otten (2022) ons attent op maken.

Het laatste deel van het antwoord op de vraag wat we van Jezus als ko-
ning merken kwam in het voorafgaande al aan bod. Zijn koningschap
wordt zichtbaar in het optreden van zijn kerk op aarde, die zijn lichaam is.
Deze kerk leeft in de Geest van Christus. Zij verheft zich niet boven de rest
van de wereld. Zij is ervan doordrongen dat zij net zo goed als alle andere
mensen genadig vergeving nodig heeft. Zij weet zich geroepen een ge-
meenschap vol mededogen te vormen, profetisch te spreken, te getuigen
van haar Heer, diaconaal te handelen, de radicaliteit van Gods liefde uit te
dragen, tegenstellingen te overbruggen, een tegeninstantie te vormen die
opkomt tegen onrecht en allerlei soorten van moderne afgoderij. Een kerk
die met de ontferming van haar Heer naar buiten treedt zal echter net als
Hij in de wereld beroering veroorzaken en naast instemming ook afkeu-
ring over zich afroepen.

98



JEZUS IS KONING

Kortom

Inderdaad, de openingszin van dit hoofdstuk kunnen we alleen maar be-
amen: wij staan niet automatisch in een zegenrijke interactieve relatie tot
Jezus. Leven in relatie met Jezus Christus vraagt om inkeer en omkeer, in
vertrouwen op Hem. Ik vertrouw mij aan Hem toe. Hij kent mij, be-
schermt mij en leidt mij naar zijn grote doel. Ik mag mij overgeven aan de
zorg van mijn koning. Aan zijn toekomst geef ik prioriteit. Die laat haar
licht al schijnen over het heden. En ik kom steeds dichter bij de volle ont-
hulling ervan. Op weg daarheen leef ik in de kracht van zijn koningschap,
dat is: van het koninkrijk van de hemel. Dat beinvloedt mijn doen en la-
ten. Ik laat mij bepalen door zijn liefde.

Het koninkrijk van de hemel is niet primair de hemelse heerlijkheid,
maar Christus’ heilzame koningschap op aarde, zijn nieuwe orde vol lief-
de, vrede en recht, zonder dood en verderf, nu als verborgen kracht en
eenmaal in volle luister. Ondertussen leef ik onder zijn heerschappij.
Christus regeert. Dat is geen afstandelijk gebeuren. Toch lijkt de macht
van het kwaad nog de overhand te hebben. Het onrecht heerst op aarde.
Veel vragen blijven onbeantwoord. Veel zieken blijven ziek, velen sterven
aan hun kwaal. Gods kerk, voorbode van het rijk, spant zo vaak samen met
andere machten. Deze werkelijkheid stelt mijn geloof op de proef, ze test
mijn vertrouwen op mijn Heer. Daarnaast voedt ze mijn verlangen. Heer,
hoelang nog? (vergelijk Openbaring 6:10). Ik troost mezelf met de verzeke-
ring dat het rijk van God eraan komt. Er zit in de geschiedenis geen ach-
teruitgang maar vooruitgang. Zij is op weg naar de grote ontknoping.

Gods schijnbare afwezigheid is reden genoeg om daar nog wat lan-
ger bij stil te staan. Het volgende hoofdstuk ruimt er plaats voor in.

99



8.  Ervaren belemmeringen

In de gemeente van Christus leven allerlei vragen over het geloof, athanke-
lijk van de manier waarop mensen geloven, en dat is nogal divers. Die
geloofsvragen kunnen ervaren worden als hindernissen voor het geloof.
We willen enkele van deze vragen onder ogen zien. Daarbij focussen we
op vragen die de persoonlijke interactie tussen God en mens problemati-
seren. Een drietal vragen laten we op ons inwerken, die ten opzichte van
elkaar ongelijksoortig zijn. Waar is God? Kunnen we wel om een verzoe-
ning heen waarin de transactie tussen de Vader en de Zoon centraal staat
en daarmee de interactie tussen God en mens in het gedrang komt? En:
kunnen we een open interactie tussen God en mens rijmen met Gods
verborgen uitverkiezing? Hoe komen we Gods hartstocht op het spoor?

Waar is God?

In het gedicht ‘Graf te Blauwhuis’, opgenomen in de bundel Nader tot U
(1966), stelt Gerard Reve een aangrijpende vraag. Hij maakte het gedicht
naar aanleiding van een fatale gebeurtenis aan het einde van de Tweede
Wereldoorlog. Een achttienjarige jongen sloeg als onderduiker op de
vlucht voor de Duitsers. Op zijn vlucht werd hij doodgeschoten. Het
brengt Reve in het gedicht tot de verzuchting: ‘Dat Koninkrijk van U, weet
U wel, wordt dat nog wat?” Aan Reve verbinden we gemakkelijk de associ-
atie van spotten met God, juist ook naar aanleiding van de genoemde
bundel. Maar hier is dat niet aan de orde. De vraag raakt aan een existen-
tieel probleem voor gelovigen: waar is God?

Helaas zijn er aanleidingen te over om deze vraag te stellen. De inter-
nationale orde wordt met voeten getreden. Mensenrechten worden op
grote schaal geschonden. Er is nog steeds slavernij, vrouwenonderdruk-
king, homohaat. Losbandigheid is gangbare vrijetijdsbesteding. Het leven
in Gaza en Soedan wordt mensen onmogelijk gemaakt. We stevenen af op
een klimaatcatastrofe. Verschrikkelijke ziekten slaan nog steeds toe en la-
ten ons verbijsterd achter. De belangen van verantwoord milieubeheer

100



ERVAREN BELEMMERINGEN

moeten voortdurend wijken voor privé-interesses. Om gemakshalve maar
even voorbij te gaan aan de geschiedenis, samengevat in het spookwoord
‘Auschwitz’. En de kerken? Die komen in het nieuws met structureel sek-
sueel misbruik en onbegrijpelijke verdeeldheid. Het is om wanhopig van te
worden. En laten we ons daar niet boven verheffen. Hoe dienstbaar en op-
offeringsgezind ben ik zelf?

Heeft God hier nog de hand in? Bemoeit Hij zich er nog mee? Kunnen
we Hem nog vinden? Is persoonlijke interactie met Hem een reéle optie,
of houden we onszelf voor de gek? Zou Hij zich met mijn kleine leventje
inlaten, als het zo is dat Hij voor velen in grote nood verborgen is geble-
ven? Het is geen vergezochte vraag: dat koninkrijk van U, wordt dat nog
wat?

Antwoord: het zwijgen van God

Het gaat mij niet om gemakkelijke oplossingen, wel om een manier waar-
op we het gemis van God uit kunnen houden en het geloof niet verliezen.
Dat Hij een God is die spreekt neemt niet weg dat Hij de vrijheid heeft
niét te spreken. Hij is een God die ook wel eens zwijgt, en misschien lan-
gere perioden zwijgt. In het zwijgen van God zijn meerdere nuances te
vermoeden. Het kan een zwijgen van heilige afkeuring zijn, van afstand
nemen, maar ook een zwijgen waarin Hij zijn kinderen op de proef stelt.
Het kan een reactie zijn op het feit dat niemand naar Hem luistert. Spre-
ken is zinloos geworden. Hopelijk zijn er mensen die dan gaan denken:
wat is het akelig stil! Het is niet altijd duidelijk waar het aan ligt en wat
het betekent. Dat is juist een kenmerk van het zwijgen: God legt het niet
uit. Maar misschien gebeurt het ook dat God niet zwijgt, maar dat wij doof
zijn voor zijn stem. Intussen spreekt God wel degelijk in de naaste, in zijn
woorden op Schrift, of in een samenloop van gebeurtenissen. Het zinsver-
band in al die vormen van zwijgen en niet-horen is dat wij het missen van
Gods stem als probleem gaan ervaren en zelf tot God gaan roepen.

Het heeft de schijn dat de nadruk op persoonlijke interactie tussen
God en mens door zijn zwijgen wordt geproblematiseerd. Immers: is Hij er
wel? Zoekt Hij wel contact? Toch kan zijn zwijgen een veelbetekenen-
de vorm van non-verbale communicatie zijn. Denk aan zijn afwezigheid

101



‘HEB JE M1j LIEF?’

tijdens het lijden van Jezus aan het kruis, gesymboliseerd in de drie-urige
duisternis. Dit zwijgen op Golgota is exemplarisch voor wat zich ook in
andere situaties kan voordoen. Gods zwijgen is daar een teken van zijn
oordeel over wat er gebeurt: zijn oordeel over wat mensen zijn Zoon aan-
doen, over de weerstand die daarin tot uitdrukking komt tegen de be-
moeienis van God met hun leven. Tegelijk heeft Hij zijn eigen Zoon onder
dat oordeel door laten gaan, zodat die plaatsbekledend als het Lam van
God de zonden van de wereld kon wegdragen. In Gods zwijgen lijkt het
alsof Hij de dingen op hun beloop laat. In zekere zin is dat ook zo. Hjj
geeft de mensen over aan hun eigen ongerechtigheid (Romeinen 1:18-32).
Toch mogen we aannemen dat dit zwijgen gepaard gaat met lijden, zoals
dat van Godswege ook bij de kruisiging van Jezus het geval moet zijn ge-
weest. En zoals het lijden niet het laatste woord had, maar door de dood
heen tot overwinning leidde, zo zal dat in ons leven ook het geval zijn,
naar wij stellig mogen hopen. Het zwijgen van God is geen teken van on-
verschilligheid zijnerzijds; Hij is en blijft nauw bij zijn wereld betrokken.
Zijn zwijgen zal weer worden doorbroken doordat Hij het woord neemt en
de impasse doorbreekt.

Dat koninkrijk van Hem, wordt dat nog wat? De grondslag is gelegd in
Jezus’ kruis en opstanding. Het is overal daar van kracht waar zijn liefde
regeert. Daarin worden wij geroepen om ervan te getuigen, in daden en
woorden. Dat gaat door onbegrip en weerstand heen. Het Nieuwe Testa-
ment geeft ons geen illusies dat het gemakkelijk zal worden. De duisternis
lijkt het voor het zeggen te hebben. Toch regeert Christus in de harten van
zijn volgelingen. Laten wij de omgang met Hem zoeken en ons daardoor
laten bemoedigen. We hebben een belofte van een bevrijdende ontkno-
ping, op zijn tijd.

Is verzoening niet toch een transactie?

De conclusie in hoofdstuk 4 was: de verzoening door het kruis is relatio-
neel, niet transactioneel, of procedureel. Het gaat niet om een schuld die
betaald moet worden aan God, niet om een voorwaarde die Hij stelt waar-
aan voldaan moet worden. Het kruis is niet primair een regeling die God
getroffen heeft. Het kruis is primair een misdaad die de mensen gepleegd

102



ERVAREN BELEMMERINGEN

hebben op Jezus, Gods Zoon. De relatie van de mensen met God is daar-
mee in de diepst denkbare crisis terechtgekomen. Christus heeft doorle-
den wat wij Hem en de Vader hebben aangedaan. De Vader heeft zijn lij-
den daaronder aanvaard als genoegdoening, voor onze wandaad. Vanaf
het begin tot het einde relationeel en interactief, in het negatieve en in het
positieve. Maar is dat wel vol te houden?

De reden voor deze vraag is het feit dat de voorstelling van de verzoe-
ning als transactie tot in de gereformeerde belijdenissen is doorgedrongen,
het meest uitvoerig in de Heidelbergse Catechismus. Daar heb ik in hoofd-
stuk 4 al aan gerefereerd, maar ik kom er nu uitgebreider op terug. Ant-
woord 11 stelt dat Gods gerechtigheid eist dat de zonde die tegen de aller-
hoogste majesteit Gods begaan is, ook met de hoogste, dat is de eeuwige
staf aan lichaam en ziel gestraft wordt. Daar blijft het niet bij. Het wordt
ook beargumenteerd met een beroep op Galaten 3:10, in antwoord 10: God
straft onze zonden door een rechtvaardig oordeel nu en eeuwig, zoals Hij
gesproken heeft: 'Vervloekt is een ieder die zich niet houdt aan alles wat
geschreven is in het boek der wet om dat te doen.” Dus niet alleen de be-
lijdenis is hier in het geding, maar de positie wordt verdedigd met een be-
roep op de Bijbel.

Op twee manieren kan dit als belemmering worden ervaren voor een
meer relationele en interactieve benadering van de verzoening in vergelij-
king met de verzoening als transactie tussen de Vader en de Zoon. Ten
eerste: de belijdenis heeft mede de geloofsbeleving van de kerkleden ge-
vormd. Is het wel mogelijk daar afstand van te nemen? En in de tweede
plaats: door het beroep op de Bijbel wordt deze benadering met extra ge-
zag bekleed. Zijn mijn eigen accenten wel in overeenstemming met Schrift
en belijdenis?

Antwoord: eenheid in de intentie, verschil in de uitwerking

In mijn beantwoording beroep ik mij op Jan G. Woelderink (1886-1956),
een zeer pastorale predikant en gerespecteerde theoloog in de Gerefor-
meerde Bond binnen de toenmalige Hervormde Kerk. Hij schreef De inzet
van de Catechismus, dat in 1957 postuum verscheen. Hij verklaart (63) dat
het ongetwijfeld in de bedoeling van de catechismus past ons onze schuld

103



‘HEB JE M1j LIEF?’

te doen verstaan en de genade alleen de eer te geven. Die geestelijke
bedoeling verbindt zowel Woelderink als mij met de catechismus, ook als
we in de theologische uitwerking andere bijbelse accenten zetten. Wij vol-
gen de catechismus in zijn diepste intentie.

Woelderink maakt ons er fijntjes opmerkzaam op dat Paulus in Gala-
ten 3 dit woord voorhoudt aan hen die uit werken gerechtvaardigd willen
worden (63). Met andere woorden: als je zo je best doet je aan de letterlij-
ke wet van Mozes te houden, zul je altijd op allerlei punten tekortschieten
en daarmee de vervloeking over je heen halen. Zo heeft God de wet niet
bedoeld. ‘God heeft in liefde, in waarachtige zuivere liefde tot de mens en
zijn heil, zijn wet gegeven.” De wet stelt de mens voor de hemelse roeping
om in de gemeenschap met God te leven (64). Dat heeft met gerechtvaar-
digd worden uit werken niets te maken. En door te verwijzen naar Chris-
tus die voor ons aan het kruis tot een vloek geworden is, laat Paulus zien
dat deze berekenende manier van omgaan met de wet achterhaald is (63).
De wet heeft zijn plaats in Gods genadige verbond (63). De wet van Mozes
is nooit bedoeld geweest als een lange lijst van ge- en verbonden waaraan
wij nauwgezet moeten leren beantwoorden. In de gehoorzaamheid aan de
wet ging en gaat het om de loyaliteit aan God. Je kunt het ook omschrijven
in termen die dicht bij ons thema liggen: de wet is niet bedoeld als in-
strument binnen een procedure om gered te worden, maar als liefdevolle
aanwijzing binnen de relatie waarin wij ons aan God overgeven.

Woelderink (63) had dan ook graag gezien dat de catechismus zich
niet had beperkt tot een beroep op Galanten 3:10, maar dat hij ook 1 Korin-
tiérs 16:22 had genoemd: ‘Als iemand de Heer niet lietheeft - hij zij ver-
vloekt! Daarmee zegt hij eigenlijk: Gods gerechtigheid is niet wettisch
maar relationeel. Woelderink leidt onze aandacht af van onze daden naar
onze relatie tot Christus. Die bepaalt of we wel of niet onder de vervloe-
king van God liggen. En Paulus doelt met deze woorden in 1 Korintiérs 16
op mensen die de betekenis van Christus verdraaien of ontkennen en zich
tegen Hem keren. ‘Hoe is het mogelijk, dat een mens de grote liefde van
God in Christus versmaden kan of misbruiken kan om zijn geweten met
een brandijzer toe te schroeien? (65)

In het Bijbelse spraakgebruik maakt dus niet een vergeldende, aan

104



ERVAREN BELEMMERINGEN

wetsbepalingen georiénteerde gerechtigheid de dienst uit bij de genoeg-
doening die God vraagt. God is het niet aan zijn rechtvaardigheid verplicht
om vooraf een strafmaat of genoegdoening te eisen om genadig te kunnen
zijn. Dat is maar goed ook: het zou Hem ten onrechte, maar onwillekeurig
een uitstraling van rigide afstandelijkheid verlenen. God is veel beweeglij-
ker, nabijer, het evangelie is dynamischer. Het zijn zijn diepe gekwetst-
heid, zijn verontwaardiging, afkeer en toorn die genoegdoening eisen,
hartstochtelijke gemoedsbewegingen die ten diepste opkomen uit zijn
liefde, en die daarmee relationeel en interactief zijn.

Hoe zit het met Gods verborgen uitverkiezing?

De uitverkiezing is door de eeuwen heen een moeilijk thema geweest in de
geloofsbeleving van veel kerkmensen. In Romeinen 8:29-30 schrijft Paulus
als volgt over de uitverkiezing:

Wie Hij van tevoren heeft uitgekozen, heeft Hij ook van tevoren bestemd
om het evenbeeld te worden van zijn Zoon, die de eerstgeborene moest zijn
van talloze broeders en zusters. Wie Hij hiertoe heeft bestemd, heeft Hij ook
geroepen; en wie Hij heeft geroepen, heeft Hij ook vrijgesproken; en wie Hij
heeft vrijgesproken, heeft Hij ook laten delen in zijn luister.

Op deze plaats en andere plaatsen is een leer van verkiezing en ver-
werping gebaseerd die bijvoorbeeld in de Dordtse Leerregels, een belijde-
nisgeschrift in veel kerken, is uitgewerkt. Ik ga nu niet in op allerlei pasto-
rale problemen waarmee velen hebben geworsteld. Het is ook niet mijn
bedoeling de leer van de uitverkiezing in een negatief daglicht te plaatsen.
In mijn Willen en voelen en uitverkiezing uit 2016 heb ik geprobeerd er op
een evenwichtige manier over te schrijven. Waar het mij hier om gaat is:
kun je nog wel spreken van Gods relationele en interactieve houding ten
opzichte van de mensen, wanneer die is gebaseerd op voorkeuren die Hjj
achter hun rug om heeft bepaald? De diepste beslissingen worden dan niet
genomen in de onderlinge communicatie, maar in afwezigheid van de
mens. Laat ons helder voor ogen staan wat hiermee gewonnen is: het be-
tekent dat Gods welwillendheid ten opzichte van ons niet gebaseerd is op

105



‘HEB JE M1j LIEF?’

iets aantrekkelijks in ons. In dat geval zou er in Gods oog zo veel aan ons
ontbreken dat wij geen van allen zijn aandacht verdienen. De leer van de
uitverkiezing is bedoeld als onderstreping van de genade die God eenzijdig
bewijst. Dankzij die genade is er verlossing voor mensen die dat niet
waard zijn.

Tegelijk ontstaat hier een uitdaging: wordt de wederkerigheid in de
verhouding tot God zo niet overschaduwd door een eenzijdigheid in het
ontstaan van die verhouding? Heeft God in de menswording van de Zoon
wel de hele mensheid op het oog?

Antwoord: God verkiest wat niet in aanmerking komt

Om de uitverkiezing op een goede manier te waarderen is het van belang
oog te hebben voor de context waarin God zijn volk Israél en daarbuiten
mensen uit de volken verkiest. Dan blijkt dat God juist het geringe ver-
kiest en aan de machtigen en rijken voorbijgaat. Allereerst blijkt dat in het
Oude Testament. Zo zegt Mozes in Deuteronomium 7:6-8:

U bent door Hem uitgekozen om, anders dan alle andere volken op aarde,
zijn kostbaar bezit te zijn. Het is niet omdat u talrijker was dan de andere
volken dat Hij u lief kreeg en uitkoos - u was het kleinste van allemaal! Maar
omdat Hij u liefhad en zich wilde houden aan wat Hij uw voorouders onder
ede had beloofd, heeft de HEER u met sterke hand bevrijd uit de slavernij, uit
de macht van de farao, de koning van Egypte.

De geringheid van Israél als slavenvolk in Egypte verschaft aan Gods ver-
kiezen en verlossen het genadekarakter van omzien naar het verlorene.
God ziet om naar wat bij anderen niet in aanmerking komt.

Dit accent op Gods ongedachte genade in de verkiezing komt in het
Nieuwe Testament tot uitdrukking in een verrassende omkering. Paulus
citeert in Romeinen 9:25 een uitspraak uit de profeet Hosea (2:25):

Wat mijn volk niet was, zal Ik mijn volk noemen; wie mijn geliefde niet was,

zal Ik mijn geliefde noemen. En waar tegen hen gezegd is: ‘Jullie zijn mijn
volk niet,” zullen ze kinderen van de levende God worden genoemd.

106



ERVAREN BELEMMERINGEN

In Hosea gaat dat over de hernieuwde aanvaarding van Israél door God,
nadat Hij het volk had verworpen als gevolg van zijn ontrouw, maar
Paulus past het toe op de heidenvolken: eerst niet Gods volk, nu als zijn
volk erkend. Israél dacht recht te hebben op Gods voorkeursbehandeling,
de heidenen kwamen niet in aanmerking. Genade betekent juist dat wat
niet in aanmerking kwam naar voren wordt gehaald.

Als we zien op welke mensen Jezus zijn aandacht richt, dan blijkt een-
zelfde voorkeur voor het geringe. Maria zingt: (Lucas 1:51-53):

Hij toont zijn macht en de kracht van zijn arm
en drijft uiteen wie zich verheven wanen,
heersers stoot Hij van hun troon

en wie gering is geeft Hij aanzien.

Wie hoger heeft overlaadt Hij met gaven,
maar rijken stuurt Hij weg met lege handen.

Jezus is gekomen om aan armen het evangelie te brengen, aan gevangenen
hun vrijlating bekend te maken, aan blinden het herstel van hun zicht, om
onderdrukten vrijheid te geven. Dit zijn woorden uit Jesaja 58 en 61 die
Jezus in de synagoge van Nazaret voorleest en waarvan Hij zegt: ‘Vandaag
is de schrifttekst die jullie gehoord hebben in vervulling gegaan.” (Lucas
418-21). In de evangelién zien we ook als terugkerend refrein dat gods-
dienstige leiders zich aan Jezus storen en over Hem vallen, maar tolle-
naars, prostituées, melaatsen en anderen randfiguren door zijn liefde wor-
den getroffen.

Oepke Noordmans, bekend hervormd theoloog uit de vorige eeuw
(1871-1956) brengt in zijn opstel ‘Preadestinatie’, opgenomen in Geestelijke
perspectieven, 1939, (spelling aangepast), wat hier gebeurt kernachtig zo
onder woorden: ‘De evangelién staan te vibreren op de predestinatie, op
het vrijmachtig welbehagen Gods. Hier hebben wij ... de grootste “Umwer-
tung aller Werte”, die denkbaar is’; en:

Het evangelie is de ware wereld der predestinatie en tegelijk de wereld der
ergernissen. Hier komt Gods grote zedelijkheid in conflict met de kleine
menselijke moraal. Het kruis staat er als een opgericht teken van het geweld

107



‘HEB JE M1j LIEF?’
van het conflict (9).

Hij verwijst daarvoor onder meer naar de gelijkenis van de verloren zoon
(Lucas 15:11-32). Meestal denken we dan aan de jongste zoon die de wereld
in trok maar berooid weer terugkeerde. Echter, de eigenlijke verloren zoon
is de oudste, die altijd gedaan heeft wat zijn vader vroeg. Nu voelt hij zich
miskend en wil hij niet deelnemen aan het feest.

Maar gaat het hier niet over de beslissing van mensen? In de uitverkie-
zing gaat het toch over de vrije beslissing van God? Toch liggen beide in
elkaar verweven. Juist in zijn aanstootgevende optreden voltrekt Jezus een
scheiding der geesten. Gods genadige handelen maakt iets bij mensen los,
ergernis of overgave. Dat betekent dat Gods verkiezen en verwerpen in-
dringend op een keuze van de kant van de mens appelleert. Gods aan-
stootgevende, genadige handelwijze laat de mens niet onbewogen. Die is
voor of tegen. Hier blijkt Gods verkiezing zich heel communicatief en in-
teractief te voltrekken.

Toch nog even: is er niet een groot verschil tussen Gods verkiezing-
besluit van eeuwigheid en het menselijke antwoord op het evangelie in de
tijd? Wellicht kan hier de volgende overweging ons helpen. Als Schepper
riep God de tijd in het aanzijn. Zelf is Hij verheven boven de tijd. Tot alle
tijdmomenten onderhoudt Hij een onmiddellijke relatie. Gods eeuwige
verkiezing is niet een fatum dat door de eeuwen heen boven de mensen-
geschiedenis hangt. Het is de verkiezende God in actie die een relatie met
de mensen aangaat. Hij is de eeuwige God in zijn werkzame tegenwoor-
digheid. Noordmans brengt dat trefzeker onder woorden in een fraaie pa-
radox: ‘Gods eeuwige besluiten worden op het laatste ogenblik genomen’
(Het Koninkrijk der Hemelen, 1934, 110), dus wanneer Hij met de mensen in
contact treedt.

Ook Paulus betrekt de uitverkiezing op het reageren van de mensen:
wat in de ogen van de wereld dwaas en onbeduidend is, heeft God uit-
gekozen om de sterken te beschamen. Het doel is dat wij niet onszelf erop
beroemen dat we verlost zijn, maar dat wij ons beroemen op de Heer
(1 Korintiérs 1:26-31). Alles (beschamen, beroemen) is gericht op het voor-
bijgaan aan menselijke kwaliteiten - met als gevolg dat de menselijke

108



ERVAREN BELEMMERINGEN

eigendunk wordt gekrenkt en weerstand wordt opgeroepen -, en op de
erkenning van Gods genade.

Alle voorbeelden maken duidelijk dat er genoeg reden is de uitverkie-
zing in verband te brengen met wat die mensen doet, in verzet dan wel in
overgave. Geen goddelijke daad achter hun rug, maar een daad in zijn
toenadering, die enerzijds verzet oproept en anderzijds overweldigt. Met
zijn verkiezing gaat God recht op het hart van de mensen af.

Drie belemmeringen gerelativeerd

Drie ervaren belemmeringen voor een theologie van persoonlijke interac-
tie zijn de revue gepasseerd. Hun invloed bleek te kunnen worden gemi-
nimaliseerd. Gods ervaren afwezigheid kan worden geinterpreteerd als
zijn geéngageerde zwijgen. Wat de belijdenis zegt over de verzoening als
transactie tussen de Vader en de Zoon kan worden gecorrigeerd zonder
dat aan de geestelijke bedoeling van de belijdenis geweld wordt aange-
daan. De uitverkiezing is geen besluit van God achter onze rug om, maar
een besluit dat Hij in het perspectief van de ontmoeting met mensen
neemt, waarin Hij laat zien hoe zijn genade werkt, hoe die mensen aan-
trekt en afstoot. Deze bezinning op mogelijke belemmeringen maakt de
weg vrij om zonder voorbehoud een theologie van de persoonlijke interac-
tie tussen God en mens uit te dragen.

109



9. Getuigenis naar buiten

Het moet beter

Zou de manier waarop wij het evangelie aan anderen aanbieden niet beter
moeten? Die vraag houdt me al langer bezig. En ik neig steeds meer naar
een bevestigend antwoord. Het evangelie is een boodschap van redding
voor mensen in een uitzichtloze situatie. Daar zit veel mededogen en ont-
ferming in. Maar het heeft ook scherpe kanten. Het is gratis, maar het kost
ook wat. Het moet me van het hart: de presentatie van het evangelie is me
vaak te lief en te laf, te simplistisch, te schematisch, te mechanisch, te mo-
ralistisch, te ongevaarlijk. De manier waarop het wordt gecommuniceerd
heeft daardoor kraak noch smaak. Doorgaans blijkt slechts zeer beperkt
dat we er zelf door gegrepen en veranderd zijn. Ik baseer dit op eigen erva-
ringen met pogingen om missionaire gemeente te zijn, en op de manier
waarop het kort samengevat aan kinderen wordt verteld in de kerk, en
verder bijvoorbeeld op de bewoordingen waarmee christenen uit kerkse
gemeenschappen in Nederland hun geloof voor de tv-camera verantwoor-
den. Daarbij moet ik wel eerlijk bekennen: het gaat mij op de kansel beter
af dan in een persoonlijk gesprek met iemand die niet gelooft.

Zonder de nodige pit, scherpte en hartstocht wordt het verhaal dat we
te vertellen hebben weinigzeggend; aandoenlijk misschien, maar mensen
worden er niet door geraakt, niet op een positieve maar ook niet op een
negatieve manier. Wat het soms wel oproept is misnoegen over de won-
derlijke voorstelling van zaken die men te horen krijgt. De bedoeling die
we met een tandeloos evangelie hebben, namelijk anderen voor die bij-
zondere boodschap te interesseren, wordt niet gehaald. Het werkt juist
averechts. Het brengt niet onder de indruk, het dwingt geen respect af.

Het evangelie zoals God het bedoelt heeft een duidelijkheid en een
dwarsheid die weerstand oproepen, maar tegelijkertijd kracht uitstralen.
Daaraan moeten we niet te gemakkelijk voorbijgaan, om mensen maar
niet voor het hoofd te stoten. Ik zoek naar een verantwoorde manier om
daar verandering in te brengen. Wat moet er dan veranderen? Het komt
erop aan dat we ons realiseren dat de verhoudingen onder druk worden

110



GETUIGENIS NAAR BUITEN

gezet. Dat heeft te maken met de dynamiek die het evangelie smaak en
vaart geeft. Die moet voelbaar worden. Met dynamiek bedoel ik de onder-
stroom van motieven (beweegredenen, drijfveren) die het handelen van
God en van de mensen in hun omgang met en reageren op elkaar bepaalt.

Dit onbehagen over de huidige communicatie van het evangelie her-
ken ik bij Stefan Paas in zijn boek Vrede op aarde. Dat is bij hem niet al-
leen een kwestie van presentatie, maar van lijfelijke betrokkenheid. Ook
dat deel ik. Er gebeurt iets, zowel in het verkondigde evangelie als in de
verkondiging van het evangelie. Hoe we dat verder invullen, daarover zijn
hij en ik niet eensgezind - zie daarover wat ik schreef in hoofdstuk 4 -,
maar in de analyse van het evangelie als dynamisch gebeuren grotendeels
wel. We gaan op zoek naar een manier om de boodschap dichter bij de
mensen in deze wereld te brengen.

Op zoek naar de dynamiek van het evangelie
‘Gods Zoon is naar de wereld gekomen om aan het kruis voor onze zonden
te sterven.” Dat is ongeveer de kortste samenvatting die in omloop is van
het goede nieuws van God. Het evangelie in een notendop. Handig om het
zo overzichtelijk in een oneliner te hebben. Rationeel bevredigend. En ze-
ker voor buitenstaanders handig om het zo overzichtelijk op een rijtje ge-
presenteerd te krijgen. Maar hoe bevredigend de overzichtelijke beknopt-
heid ook is, ze schiet tekort. Want ook al hakken de woorden ‘kruis’ en
‘zonden’ er diep in als je ze op je laat inwerken, ze zijn zo vanzelfsprekend
en weinigzeggend geworden, zo ingekapseld in de oplossing van het pro-
bleem. Laten we uitkijken dat we het evangelie niet te klein, te simpel, te
lief, te knus maken. Het is groter, spannender, ontregelender, ontzagwek-
kender, dramatischer, verbijsterender dan die veilige samenvatting doet
vermoeden. Ik zoek de realistische ruigheid en de verrassende ontknoping
in het goede nieuws, die ons versteld doen staan. Die komen we op het
spoor wanneer we aandacht geven aan de onderliggende dynamiek van
God die naar mensen op zoek is, en mensen die zich van Hem afmaken of
zich aan Hem gewonnen geven. Laten we de focus richten op de persoon-
lijke relatie waar God op uit is en waar mensen al dan niet in meegaan.
Mijn voorstel: laat de inzet van je gesprek met niet-gelovigen of anders

111



‘HEB JE M1j LIEF?’

gelovigen niet zijn: ‘Jezus is naar de wereld gekomen om aan het kruis
voor onze zonden te sterven’, maar opener: ‘Jezus is naar de wereld geko-
men om ons bij God terug te brengen.” Vanuit die insteek kunnen alle as-
pecten in het krachtenspel van dit verhaal op een evenwichtige manier
aan bod komen.

Het risico van de overzichtelijkheid

Laat ik nog wat langer stilstaan bij het risico dat de theologie en de prak-
tijk van het geloof en het geloofsgesprek lopen. Dat is het risico dat we de
dynamiek die met Gods engagement vrij komt kwijtraken door al te ratio-
nele verklaringen. Daarmee beweer ik niet dat dit doelbewust gebeurt,
maar wel dat het veelal een niet vermeden effect is. Met als gevolg dat
Gods motieven logisch in elkaar passen en wij ze snappen. En er is geen
vuiltje meer aan de lucht. Maar de gloeiende Goddelijke hartstocht is er
intussen uit verdwenen.

Het negeren van de dynamiek en de dramatiek van Gods betrokken-
heid begint al bij de simpele noemer waarop het evangelie zo gemakkelijk
wordt gebracht: Gods Zoon is als mens naar deze wereld gekomen om aan
het kruis voor onze zonden te sterven. Dit evangelie op een postzegel
klinkt alsof God het zo allemaal heeft bedoeld. Dat ligt dicht aan tegen:
alsof Hij het allemaal zo in scene heeft gezet. Ja, en dan komen de vragen,
zoals: waar gaat dit over? Het evangelie wordt voorgesteld als Gods oplos-
sing van een probleem dat ofwel in het vage blijft ofwel ons wordt aange-
praat — onze zonden -, maar dat ons niet uit het veld slaat. Wij zijn het
probleem en toch gaat Gods hart naar ons uit. Dat moet duidelijk worden.

De manier waarop doorgaans over ‘verzoening door voldoening’ wordt
gesproken kan er nog meer toe bijdragen dat de dynamiek van Gods ge-
drevenheid in zijn omgang met mensen naar de achtergrond verdwijnt. De
gedachtegang is: Gods rechtvaardigheid eist dat de zonde gestraft wordt,
ofwel dat de schuld die daardoor openstaat betaald wordt. Zelf kunnen wij
die straf niet dragen of die schuld betalen. Maar nu is Christus gekomen
om in onze plaats genoegdoening te geven. Dankzij zijn plaatsbekledende
lijJden aan het kruis kunnen wij vergeving ontvangen en vrijuit gaan.

Mijn bezwaar is dat deze weergave zo schematisch is, zo afgewogen, zo

112



GETUIGENIS NAAR BUITEN

‘quasiwiskundig’ (Roest, 2016, 215; 2018), alsof het een formule is, erop ge-
richt een kloppend en begrijpelijk verlossingsschema te presenteren.
Daarmee wordt de schijn gewekt dat aan het kruis een probleem van God
wordt opgelost, namelijk: hoe kan Ik vergeven zonder afbreuk te doen aan
mijn rechtvaardigheid? Hiermee ligt zoveel nadruk op rationele inzichte-
lijkheid in een logische evenwichtsconstructie, dat de emotionele dyna-
miek van Gods bewogenheid naar de achtergrond verdwijnt en de eisende
God op de voorgrond komt. Voorwaar, ook dit is dynamiek: Gods heilige
verontwaardiging, maar dan vooral in negatieve zin. Gods heilige veront-
waardiging maakt zeker deel uit van de onderliggende dynamiek, maar
wat mij betreft kan het evangelie alleen uit de verf komen wanneer het po-
sitieve reddingmotief centraal staat. Gods bereidheid zijn Zoon voor ons
over te geven moet niet worden ingekapseld in voorwaarden die Hij zich-
zelf stelt.

Als die passie van God niet op de voorgrond staat, kan ik er niet ver-
baasd over zijn dat het verhaal op een buitenstaander alleen maar be-
vreemdend overkomt. Er is geen herkenning omdat de dynamische laag
ontbreekt, de hartstocht, het conflict - niet binnen God, maar tussen God
en mens -, Gods overtreffende mededogen. Wat overblijft is een religieu-
ze rekensom waarvan de slecht ingevoerde ontvanger zich afvraagt: gaat
dit over mij?

Commotie
Niet dat we er per definitie op kunnen rekenen dat bij een meer emotio-
neel geladen getuigenis meer bijval krijgt. In de bijbelse tijd laat dat ook te
wensen over. In de voorgeschiedenis van het evangelie is de negativiteit te
herkennen in de reacties van het volk Israél tijdens de doortocht door de
woestijn: gemopper, protest en/of opstand wanneer het op de proef werd
gesteld. We kunnen ook wijzen op de verontwaardiging over en het verzet
tegen de confronterende boodschap van de profeten. Deze riep tegen-
spraak op, zoals je dat bij de actie van klokkenluiders kunt verwachten.

Op soortelijke manier gaat ook het evangelie gepaard met negatieve
commotie. Dat geldt zowel voor de evangelie-inhoud als voor de evange-
lieverkondiging. Mensen staan versteld van Jezus’ onderricht. Hij spreekt

13



‘HEB JE M1j LIEF?’

hen toe als iemand met gezag en niet zoals hun schriftgeleerden (Mattetis
7:28). Die schriftgeleerden spreken er schande van dat Jezus een verlamde
vergeving schenkt — vergeven kan alleen God -, dat Hij mensen op de sab-
bat geneest, dat Hij eet met tollenaars en toelaat dat een prostituee Hem
zalft, dat Hij de kramen van de geldwisselaars en duivenverkopers bij de
tempel omkeert, en dat Hij hen scherp kritiseert. Ze vinden dat Hij te vrij
omgaat met de heilige overlevering. De leidinggevende priesters maken
zich zorgen over zijn populariteit en de wilde verwachtingen die Hij wekt
bij het gewone volk. De hogepriesters, schriftgeleerden en oudsten van het
volk zoeken naar een manier om Hem onopvallend uit de weg te ruimen.
Naar het oordeel van hogepriester Kajafas is het beter dat één mens sterft
dan dat een heel volk verloren gaat (Johannes 11:50). Voor het paleis van de
gouverneur, Pilatus, laat het volk zich opjutten door zijn leiders om de in-
vrijheidstelling van de oproerkraaier Barabbas te kiezen en voor Jezus de
kruisiging te eisen (Marcus 15:6-15).

Die beroering is geen onverwacht effect van Jezus’ optreden, maar een
te verwachten reactie op de confronterende manier waarop Jezus spreekt
en handelt. Wij - ik denk nu even aan oppassende gelovige lezers en sluit
mijzelf daarbij in - zouden wellicht net zo gereageerd hebben als zij. We
zouden dan dezelfde onaangename ervaring hebben als destijds de leden
van de gevestigde orde en net als zij worden ontmaskerd als schijnheili-
gen. Jezus’ optreden kenmerkt zich daardoor dat Hij aan vooraanstaanden
voorbijgaat. Hij richt zijn aandacht op de verlorenen, de kanslozen, de on-
aanzienlijken, de verdachten en verachten, mensen die in de ogen van de
godsdienstige elite overduidelijk in strijd leefden met Gods wetten.

Opschudding ontstaat er ook wanneer Petrus op het Pinksterfeest na
Jezus’ kruisdood en opstanding de verzamelde menigte toespreekt. De
omstanders zijn diep getroffen door zijn woorden, waarin hij de tekenen
van wind en vuur terugvoert op de opstanding van Jezus uit de dood. Hij
verklaart Jezus’ opstanding uit de Schriften en klaagt de hoorders aan voor
hun medeplichtigheid aan de dood van Gods Messias. Verder stelt hij de
mensen verantwoordelijk voor de kruisiging van Jezus: ‘Laat het hele volk
van Israél er [...] zeker van zijn dat Jezus, die u gekruisigd hebt, door God
tot Heer en Messias is aangesteld’ (Handelingen 2:36). Hun paniek blijkt

114



GETUIGENIS NAAR BUITEN

uit de vraag: ‘Wat moeten we doen, broeders?” Vele hoorders komen tot
geloof en laten zich dopen. Anderen moeten er niets van hebben. Vijand-
schap tegen de kring van Jezus’ leerlingen vertaalt zich in vervolgingen in
Jeruzalem en daarbuiten.

Verdere voorbeelden van commotie worden beschreven in de versla-
gen van Paulus’ zendingsreizen: hoorders die in Barnabas en Paulus de
Griekse goden Zeus en Hermes zien; zilversmeden die hun broodwinning
in gevaar zien komen wanneer de prediking van Paulus als effect heeft dat
mensen hun parafernalia van de godin Artemis van Efeze niet meer kopen.
Wanneer Paulus na zijn derde zendingsreis in Jeruzalem aangekomen is,
sluiten meer dan veertig mannen een verbond om Paulus ter dood te
brengen. Dit wordt verijdeld doordat hun plannen worden afgeluisterd
(Handelingen 14, 19 en 23).

Reacties op het evangelie nu

De confronterende, tot commotie leidende aanpak van Jezus onze Heer en
van zijn dienaar Paulus geeft ons te denken. Kan de geschiedenis zich her-
halen? Zou het kunnen zijn dat wij, christenen, net als de schriftgeleerden,
hogepriesters en oudsten van toen van mening zijn dat God aan onze kant
staat, hoofdschuddend het leven van vele anderen afkeuren en onszelf ge-
lukkig prijzen dat wij beter weten en dichter bij God staan? Maar dat in
werkelijkheid Gods liefde ons voorbijgaat en zich op mensen van ‘lager’
allooi richt? Wie weet moet je daarbij denken aan asielzoekers, illegalen,
sekswerkers, witwassers, mensen onder het bestaansminimum, psychisch
belasten, daklozen, PVV-stemmers. Gods liefde doorbreekt de keurige ka-
ders en zorgt daarmee voor commotie. Dit besef maakt ons als christenen
nederig.

Bij mensen buiten de kring van gelovigen is een andere reactie denk-
baar. Als het gesprek gaat over het conflict tussen God en mensen dat zich
ontlaadt in de kruisiging van Christus, kan het weerwoord zijn: daar heb ik
niets mee te maken, daar sta ik buiten, ik houd me afzijdig. Waarom moet
ik me daar iets van aantrekken? Wat heeft dat met mij te maken?

We zouden daarop kunnen antwoorden dat iedereen daar op diverse
niveaus wél mee te maken heeft. In de eerste plaats heeft Jezus als unieke

115



‘HEB JE M1j LIEF?’

persoon gesproken en gehandeld. Hij deelde de liefde van God met
mensen en eiste daarin de volle aandacht voor zich op. Laten de hoorders
zich daarin door Hem inspireren of nemen ze afstand van Hem, en storen
ze zich aan het gezag dat Hij claimt als de vertegenwoordiger van God bij
de mensen? Het evangelie van Jezus Christus wil nog steeds mensenlevens
beinvloeden en veranderen. Zijn aandacht wordt ofwel als bevrijdend
geaccepteerd ofwel als hinderlijk afgewezen. Nog steeds reageren mensen
op Jezus.

Niet alleen op het niveau van de aanvaarding van zijn liefde, maar ook
op dat van de navolging kiezen mensen positie ten opzichte van Jezus.
Gaat hun hart net als het zijne uit naar de kansarmen en de mensen die
buiten de boot vallen? Of zoeken ze hun eigen voordeel zonder aan de
naasten te denken die het minder hebben dan zij? Ook hierin is de bood-
schap: je bent voor of tegen Jezus. En wie zichzelf beter leert kennen, ont-
dekt dat er in zijn of haar hart weerstanden moeten worden overwonnen
om te komen tot delen in liefde.

Op deze manieren kan het besef doordringen: het optreden van Jezus
gaat ook over mij. Als ik mij afzijdig houd, maak ik me medeplichtig aan
onrecht: ik doe God tekort en ik doe mijn naaste tekort. Als ik mijzelf in
het lijdensverhaal plaats, sta ik aan de verkeerde kant. Maar Jezus kan en
wil mijn houding veranderen.

De effecten van ons getuigenis
De opstelling van mensen tegenover Jezus tijdens zijn leven op aarde heeft
gevolgen voor onze verwachtingen van de reacties van mensen. Die zullen
heus niet bij voorbaat positief uitvallen. Maar dat is niet waar het mij nu
om gaat. Waar het om gaat is dat het evangelie mensen zal raken, hetzij
positief hetzij negatief, dat het niet als betekenisloos langs hen afglijdt,
maar hun iets doet. Je leven wordt erdoor onder kritiek gezet. Er wordt je
rekenschap gevraagd. En er wordt je een verrassende mogelijkheid gebo-
den van herstel van de relatie met God.

Als je het voorstelt alsof het kruis van Jezus van te voren door God be-
dacht is om voor ons de weg naar het eeuwige behoud te banen, gaat er
iets mis. Dan blijft onderbelicht dat het kruis het effect is van de menselij-

116



GETUIGENIS NAAR BUITEN

ke opwinding die een reactie is op Gods gedrevenheid waarmee Hjj zich in
zijn Zoon aan mensen verbindt. Je gesprekspartner snapt het niet meer.
Het evangelie heeft een grote dynamiek en die dynamiek raakt mij, want
ze maakt duidelijk hoe hartstochtelijk God eropuit is om de mensen voor
zich te winnen en hen te bevrijden uit hun isolement dat ze aan zichzelf te
wijten hebben. Het raakt mij ook dat het menselijke verzet daartegen zo
sterk is, dat het tot de dood van Gods Zoon aan het kruis heeft geleid. 1k
kan mijzelf daar niet boven verheffen, alsof ik het beter had gedaan.

Die menselijke reactie is tegelijk het ontregelende. Is het evangelie een
boodschap voor mensen van goede wil? Die blijken er tijdens Jezus’ leven
op aarde niet zo veel rond te lopen. Telkens zien we dat overgave aan Je-
zus Christus door een persoonlijke crisis heengaat. Kijk naar zijn leerling
Petrus, die zijn meester liet vallen door te zeggen dat hij Hem niet kende
Matteiis 26:69-75 en de andere evangelién), en naar Thomas, de ongelovi-
ge Tomas (Johannes 20:24-25). Wij zijn ook zelf in het geding.

Als dat de houding is waarmee wij anderen tegemoet treden, worden
we ervan weerhouden uit te stralen dat we het beter weten en doen dan
zij. Voor zo'n houding zijn mensen allergisch. Hun minachting en afwij-
zing betreffen dan niet de boodschap, maar de boodschapper. Wij staan
het evangelie in de weg.

Maar het is niet genoeg jezelf bewust te zijn dat een gevoel van superi-
oriteit averechts werkt. Als het daarbij blijft, zal je getuigenis omgeven zijn
door onhandigheid en valse schaamte. Je wilt immers niet overkomen als
iemand die het beter weet, maar intussen denk je dat wel. Je moet echt
van je superioriteitsgevoel afgeholpen worden. Dat betekent: zelf buigen
voor de boodschap en de persoon van Jezus, in de interactie met Hem je
eigen falen aanvaarden, zoals Petrus, zoals Tomas. Dan ontstaat een ge-
zindheid waarin je je niet boven anderen verheft, waarin je Jezus navolgt
en zijn beeld kunt vertonen. Zo'n getuigenis treft harten, wat dat verder
ook uitwerkt.

17



10. Liefde voor Christus

Een boek met de titel ‘Heb je Mij lief?” als vraag van Jezus aan een van zijn
volgelingen moet wel een hoofdstuk bevatten over de liefde voor Christus.
Eerst gaan wij na hoe de interactieve theologie die in de voorgaande
hoofdstukken ontwikkeld is de ruimte vrijmaakt voor een liefdevolle rela-
tie met Christus. Vervolgens steken we de peilstok in de geschiedenis van
kerk en theologie om te zien of en hoe de liefde tot Christus aan de orde
kwam.

Persoonlijke omgang in liefde

Tot nu toe is in elk hoofdstuk een aspect van de geloofsomgang met Chris-
tus aan de orde geweest dat er telkens om vraagt een menselijk antwoord
aan Jezus Christus te geven in liefde, en daartoe ook stimuleert. Om te be-
ginnen toen het in hoofdstuk 1 over de climax van de kerkdienst ging. Die
climax ligt in de persoonlijke verbinding met Christus, de gemeenschap in
liefde en aanbidding, die volgens de katholieke traditie tot stand komt in
de viering van de communie, maar in de protestantse traditie in de com-
municatie van het evangelie. Dat geeft aan de liturgie een persoonlijke be-
trokkenheid die uitgelokt wordt door de woorden van God en tot uitdruk-
king wordt gebracht in het antwoord van de gemeente.

In het tweede hoofdstuk zoomden we in op de prediking. Om werke-
lijk tot de gemeenschap met Christus te komen is het van belang dat in de
verkondiging Christus centraal staat, niet alleen als profeet en voorbeeld,
maar primair als Verlosser. Wat heeft Hij wel niet voor ons overgehad,
hoezeer is Hij ons nabij gekomen. Dat accent vraagt om een bijzondere
omgang met het Oude Testament. Het is de kunst tegen de achtergrond
van het geheel van de boodschap én tegen de achtergrond van de leefwe-
reld van de hoorders associatief maar ongeforceerd oudtestamentische
teksten te verbinden met Christus en met de hedendaagse situatie. Bij de
bepaling welke bijbelse teksten gelezen en uitgelegd worden is niet de
hoofdzaak dat een oecumenisch leesrooster wordt gevolgd, maar dat
Christus kan worden verkondigd en de hoorders kunnen worden geraakt.

18



LIEFDE VOOR CHRISTUS

Op deze manier komt Christus zelf naar zijn gemeente toe, treedt Hij met
haar in contact en daagt Hij haar uit tot Hem te gaan en Hem te eren als
bron van haar leven.

De menswording van de Zoon stond centraal in het derde hoofdstuk.
De menswording onthult ons de menselijkheid van God. Hij komt ons in
zijn Zoon zo nabij om gemeenschap met ons te stichten. Het is aan de ene
kant speculatief te veronderstellen dat de Zoon ook mens zou zijn gewor-
den als de mens niet verlost had hoeven te worden uit de zondeval. Maar
aan de andere kant is het ook te beperkt te zeggen dat de Zoon mens is
geworden om aan het kruis voor ons te sterven. Dat maakt van het kruis
Gods vooropgezette doel en van de menswording niet meer dan een mid-
del daartoe. Wel leidde de menswording tot het kruis en wist God dat
vanaf het begin. Het heeft Hem er niet van weerhouden in zijn Zoon aan
de mensen gelijk te worden en hen op te zoeken. De menswording van de
Zoon in de mens Jezus Christus is een uitnodiging aan ons adres ons aan
Hem gewonnen te geven, door Hem God terug te vinden en interactief
met Hem in contact te treden.

Hoofdstuk 4 is een bezinning op de verzoening door het kruis. Er is
een weg gezocht om de verzoening niet als een transactie te zien tussen de
Vader en de Zoon, maar als een interactie tussen God en mens, relationeel.
Het kruis is primair een moordaanslag van mensen op Jezus, Gods Zoon.
Dat tekent de afgrondelijke diepte van de crisis in de relatie tussen God en
mens. Van daaruit is het kruis een aanklacht tegen ons mensen. Niemand
heeft zich opgeworpen om Jezus geloofwaardig te verdedigen. Verzoening
kan plaatsvinden als de schuldige partij de ernst van haar aangerichte
kwaad beseft en doorleeft. Dat is een boetedoening die genoegdoening
geeft. Die rol heeft Christus voor ons op zich genomen. God de Vader
heeft Hem in die rol aanvaard. Zo is er voor ons vrijspraak in geloofsver-
bondenheid met onze Redder. We zien hoe het hier interactief en relatio-
neel toegaat. Het verzet tegen Jezus, de vrees om met Hem opgepakt te
worden, de schaamte en het berouw over onze vijandige of laffe houding,
het afschuwelijke lijden Jezus aangedaan, de diepe krenking van God, de
dubbelrol van Jezus als slachtoffer én vertegenwoordiger van de daders,
Gods aanvaarding van zijn boetedoening, de verzoening door het kruis

119



‘HEB JE M1j LIEF?’

van Christus, de aanvaarding daarvan in verwondering en vertrouwen.

Het interactieve verloop van de geschiedenis van God met zijn mensen
neemt niet weg dat Hij een plan met de wereld heeft en dat alles verloopt
volgens zijn plan. Dit komt niet in mindering op de interactie, maar geeft
de gelovigen vertrouwen in de afloop. God overziet alle dingen en doorziet
de mensen. Zo voorziet Hij hoe zij zullen reageren op zijn initiatieven en
anticipeert Hij daarop. Zijn gedachten zijn hoger dan de onze. Hij gaat ons
begrijpen te boven. Tegelijk daalt Hij af in de tijd om met ons op weg te
gaan. Zo blijft het relationele en interactieve toonaangevend in de voort-
gang van de geschiedenis, maar de afloop is niet ongewis. Hierover gaat
hoofdstuk 5.

Het zesde hoofdstuk handelt over het gebed. Als er iets is dat de inter-
actie tussen God en mens tot uitdrukking brengt, dan is het wel het gebed,
waarin we omgang oefenen met God. Deze interactie gaat zo ver dat ze
kan betekenen dat God zich laat overhalen om te doen wat in het gebed
aan Hem wordt gevraagd. Doorslaggevend is daarbij niet de aandrang die
wij uitoefenen in ons gebed, maar de nood die wij erin tot uitdrukking
brengen en die door God wordt gepeild. Maar niet altijd wordt onze nood
gelenigd of opgeheven. Soms is er gewoon geen antwoord. Ons geloofs-
verbondenheid met God wordt daardoor op de proef gesteld.

Hoofdstuk 7 gaat over een belangrijk thema in het onderwijs van Jezus:
het komende rijk van God. Dat betreft Gods heilzame koningsmacht op
aarde, de verborgen, onstuitbare en heilzame werking van Jezus’ woorden.
De kern van dat rijk is Gods overwinnende liefde. Jezus leert dan ook dat
de liefde tot God en de liefde tot de naaste de scharnieren zijn waar de wet
aan draait. Niemand heeft automatisch deel aan die liefde. Evenmin zal
iemand automatisch het rijk van God binnengaan. Daar is een nieuw begin
voor nodig. De proclamatie van het koninkrijk gaat gepaard met een roep
om omkeer. Het belang van de liefde maakt duidelijk dat de gehoorzaam-
heid relationeel is. Zonde is het verbreken van helpende relaties. Satan is
de grote tegenstander die verleidt tot zonde. Jezus overwint hem. Daar-
mee heeft Hij de weg geopend tot heilzame interactie van hart tot hart.

Het achtste hoofdstuk gaat in op ervaren belemmeringen om de relatie
tot God als interactief te ervaren. Ingrijpende vragen komen aan de orde.

120



LIEFDE VOOR CHRISTUS

Waar is God? Wijzen de gereformeerde belijdenissen die in veel kerken
normatief zijn niet een andere weg? Gooit de leer van de uitverkiezing
geen roet in het eten? Bij al die vragen probeer ik een weg te wijzen die de
interactieve benadering niet wegdrukt maar juist versterkt.

Tot slot hoofdstuk 9. Dat staat stil bij het getuigenis naar buiten. Ik
verdedig daar dat juist een interactieve, relationele interpretatie van het
evangelie mensen kan raken, omdat zij laat zien hoe God geraakt wordt
door ons. Daarentegen roept de nadruk op een transactie tussen de Vader
en de Zoon alleen maar onbegrip en vervreemding op.

In de behandeling van al deze thema’s is Gods liefdevolle toenadering
in Christus leidend en wordt daarvan theologische verantwoording gege-
ven. Hoe is dat in de theologiegeschiedenis geweest? Is het interactieve,
relationele denken daarin sterk vertegenwoordigd? We doen enkele pei-
lingen.

Augustinus in zijn Belijdenissen en De stad van God

Als we op zoek gaan in Augustinus’ (354-430) omvangrijke werk, ligt het
voor de hand zijn Confessiones (belijdenissen) uit 397 of 398 op te slaan.
Die zijn gesteld in dialoogstijl: de schrijver spreekt zich uit voor het aan-
gezicht van God. Het valt op dat hij doorgaans God aanspreekt, en dat Je-
zus Christus wordt genoemd in de derde persoon. Hoe interactief is dat?
God heeft zich toch juist in Christus tot de mensen gericht? Toch komen
we één passage tegen die bij uitzondering wel Jezus Christus direct aan-
spreekt, in boek 9, §1, heel intens en intiem. Ik geef de passage weer in de
vertaling van Sizoo, enigszins aangepast:

Maar waar was in zo lange jaren mijn vrije wil en uit welke diepe verborgen-
heid werd die in een oogwenk tevoorschijn geroepen met als doel dat mijn
nek zou buigen onder uw zachte juk en mijn schouders onder uw lichte last,
Christus Jezus, mijn Helper en mijn Verlosser? Hoe liefelijk was het plotse-
ling voor mij geworden de liefelijkheid van ijdele genietingen te missen. En
terwijl ik vroeger gevreesd had ze te verliezen, was het me nu een vreugde ze
los te laten. Want U wierp ze van mij uit, o ware en hoogste Liefelijkheid, U
wierp ze uit en trad in hun plaats binnen, zoeter dan ieder genot, maar niet
voor vlees en bloed; stralender dan ieder licht, maar meer innerlijk dan ieder

121



‘HEB JE M1j LIEF?’

mysterie, verhevener dan iedere eer, alleen niet voor hen die verheven zijn
in zichzelf. Mijn geest was nu vrij van de knagende zorgen voor het nastre-
ven , verwerven, overwegen en krabben van de kriebel van zinnelijke begeer-
ten. En als een kind sprak ik tot U, mijn Licht en Rijkdom en mijn Heil, mijn
Heer en mijn God.

Boeiend is ook dat Augustinus in zijn De stad van God, geschreven tus-
sen 413 en 426 na de val van Rome, een uitspraak doet over het boek
Hooglied. Hij doet dat in een uiteenzetting van wat in het Oude Testa-
ment over Christus staat. Het Hooglied is poézie over de liefde tussen een
herder en een herderin. Augustinus vat dat op als een allegorie (zinne-
beeldig verhaal) over Christus en de kerk. Die uitleg was vrij gangbaar, ook
reeds onder joodse geleerden, die er de verhouding van God tot zijn volk
in lazen. In boek 17, §20 staat, in de vertaling van Gerard Wijdeveld:

Dan is er nog het Hooglied, het lied - kan men wel zeggen - van de geeste-
lijke verrukking der heilige zielen bij het huwelijk van de koning en de ko-
ningin van zijn stad, van Christus dus en de Kerk. Deze verrukking is echter
in hulsels van allegorie gewikkeld, die het verlangen vuriger moeten maken
en de onthulling aangenamer, wanneer de bruidegom optreedt tot wie in dat
lied gezegd wordt: ‘De gerechtigheid heeft u liefgehad’ en ook de bruid, die
te horen krijgt: ‘De liefde is uw heerlijkheid.’

Hier vinden we bij Augustinus in een notendop wat we later bij Ber-
nard van Clairvaux tegenkomen.

Bernard van Clairvaux over de liefde tot Christus

Bernard van Clairvaux (1090-1153) was de meest invloedrijke geestelijke
van zijn tijd. Hij bracht de strenge orde van de Cisterciénzers tot grote
bloei en had als pauselijke raadgever ook grote (kerk-)politieke invloed.
Hij schreef tussen 1135 en 1153 86 preken over het Hooglied die hij voor
zijn kloosterbroeders heeft gehouden. Al vanouds is het Hooglied allego-
risch toegepast op God en zijn volk of op Christus en zijn kerk of de gelo-
vige ziel - zie Augustinus. Dat deed Bernard ook, op een heel levendige,
aansprekende manier. De monniken moeten aan zijn lippen hebben

122



LIEFDE VOOR CHRISTUS

gehangen. De preken zijn in een gestencilde vertaling uit 1973 te lezen via
de website klooster-bibliotheek.nl.

‘Laat hij mij kussen, laat zijn mond mij kussen’, zo begint het lied
(Hooglied 1:2). Bernard geeft daaraan diverse toepassingen. Het is de ver-
eniging van de goddelijke en de menselijke natuur in de menswording van
de Zoon, ‘alles wat op aarde is en in de hemel met elkaar verzoenend’ (Ko-
lossenzen 1:20). Hier wordt de menswording verklaard als goddelijke daad
van innige liefde jegens de mensen, die daarop alleen passend reageren
met innige wederliefde (preek 2, §3). Dat gepaste menselijke antwoord is
voor Bernard aanleiding voor nog een andere toepassing: de kus is de hei-
lige Geest, in meerdere opzichten: de Geest is de liefde van de Vader en de
Zoon tot elkaar, maar ook geldt: gekust worden door de goddelijke kus is
vervuld worden met de heilige Geest (preek 8).

Het hevige verlangen naar de kus van de bruidegom is een blijk van de
liefde van de bruid voor de bruidegom. Met name preek 20 weidt daarover
uit. Als Bernard het over het liethebben van Christus heeft, vertrouwt hij
zijn hoorders toe: ‘Mijn innigste liefde behoort voorzeker te gaan naar
Hem voor wie ik ben, leef en denk’ (§1). Jezus is vooral beminnenswaard
omdat Hij de lijdensbeker gedronken heeft om ons te verlossen. ‘Dat eist
volstrekt en vanzelfsprekend onze liefde geheel en al voor zich op’ (§2).
Daarbij gaat het Bernard er niet alleen om te zwelgen in de genieting van
de liefde van Christus, maar ook om de praktische uitwerking in het leven.
‘Moge de Heer Jezus zoet en beminnelijk zijn voor uw hart, ter beveiliging
tegen de zoete verlokkingen van een leven naar het vlees’ (§84). Verder
noemt hij: ijver voor gerechtigheid, vurig opkomen voor waarheid, verlan-
gen naar ware wijsheid, heiligheid van leven, onberispelijke levenswandel,
schaamte voor grootdoenerij, geen afgunst, liefde voor al wat goed is (§8).
Het gaat ook om innerlijke vrijheid van aardse goederen (preek 21, §8).

Wat moeten we ons erbij voorstellen dat het Woord en de ziel liefko-
zend met elkaar spreken? Met het spreken van het Woord is de instorting
van zijn genade bedoeld, en met het antwoord van de ziel haar dankbaar-
heid en bewondering.

Dat de ziel van haar kant het Woord haar ‘Beminde’ noemt, en Hem als

123



‘HEB JE M1j LIEF?’

‘schoon’ roemt, wil eigenlijk niets anders zeggen dan dat zij eerlijk en
oprecht aan Hem alleen de genade toeschrijft, Hem te mogen beminnen en
door Hem bemind te worden, dat zij vol verwondering is over zulk een afda-
lende goedheid, een en al verbazing over zoveel genade (preek 45, §7 en 8).

Bernard gaat ver in de beschrijving van de eenwording van Christus en
de ziel. Toch blijft voor hem het onderscheid bestaan. Het blijft een twee-
heid, een innige relatie tussen twee polen, die de ziel ertoe beweegt in het
dagelijkse bestaan uit die liefde te leven. Voor mensen die vertrouwd zijn
met de oude schrijvers uit de Nadere Reformatie zal de meeslepende ma-
nier van schrijven door Bernard over geestelijke worstelingen, verlangens
en genietingen heel herkenbaar zijn. De invloed van zijn preken over het
Hooglied gaat dan ook ver over kerkgrenzen en breuken in de kerkge-
schiedenis heen.

Calvijn over de liefde tot God

In zijn Institutie uit 1559 schrijft Calvijn een mooie alinea over de liefde
van de gelovige tot God. Die is te vinden in boek 3, hoofdstuk 2, §41 en
luidt in de vertaling van Kees de Niet als volgt:

Hoe zal evenwel het hart zich kunnen opmaken tot een dergelijk smaken
van Gods goedheid zonder tegelijkertijd geheel en al in wederliefde tot God
te ontbranden? Men kan toch werkelijk geen kennis krijgen aan de over-
vloeiende stroom van lieflijkheid die God weggelegd heeft voor hen die Hem
vrezen zonder er meteen diep door geraakt te worden. En als zij eenmaal
iemand geraakt heeft, trekt zij die helemaal naar zich toe en voert zij die
mee.

Het is niet zozeer verwonderlijk dat Calvijn zulke mooie woorden schrijft
over de liefde tot God, het is eerder opmerkelijk dat hij het zo spaarzaam
doet. Het past bij zijn stijl om dat niet uitbundig maar meer analytisch te
doen. En als hij over de liefde tot God spreekt, noemt hij Christus niet.
Brengt zijn beroep op het Hooglied daar geen verandering in? In de In-
stitutie haalt hij tweemaal het Hooglied aan, maar in geen van beide aan-
halingen gaat het over de liefde van de Bruidegom en de bruid tot elkaar.

124



LIEFDE VOOR CHRISTUS

Op veel Bijbelboeken heeft Calvijn een commentaar geschreven, maar
helaas niet op het Hooglied.

We zouden nog kunnen kijken naar teksten in het Nieuwe Testament
waar de liefde tot Christus beschreven wordt. Hoe heeft Calvijn daarop
gereflecteerd? Tk denk aan het verhaal van de zondares die in het huis van
farizeeér Simon binnenkomt omdat Jezus daar ook genodigd is. Zij gaat
naar Hem toe, maakt zijn voeten nat met haar tranen, droogt ze met haar
haren, kust ze en zalft ze met geurige olie. Jezus interpreteert haar daad
als liefdebetoon en vergelijkt haar gebaar met de zuinige gastvrijheid van
Simon. Zijn oordeel is: ‘haar zonden zijn haar vergeven al waren het er ve-
le, want ze heeft veel liefde betoond’ (Lucas 7:36-50).

Het tweede voorbeeld is het gesprek van Jezus met Petrus aan het
Meer van Tiberias na zijn opstanding en na de smartelijke verloochening
door Petrus van zijn Meester tijdens het proces dat leidde tot zijn kruisi-
ging, Johannes 21:15-17. Driemaal vraagt Jezus aan Petrus of hij Hem lief-
heeft, drie keer antwoordt Petrus: ja, Heer, U weet dat ik van U houd.’
Driemaal geeft Jezus hem de opdracht zijn kudde te wijden, ofwel leiding
te geven aan de kerk.

Calvijns commentaren op deze gedeelten stellen mij een beetje teleur.
Hij verklaart de tranen van de vrouw, haar kussen en zalven van de voeten
als uiting van haar verbrokenheid onder de last van haar zondeschuld.
Wanneer Calvijn de woorden van Jezus overneemt dat zij veel liefde be-
toonde, spreekt hij daarover alleen om uit te leggen dat de liefde niet de
oorzaak maar het bewijs van de vergeving is die zij gekregen heeft. Wat dit
voor onze liefde tot Christus betekent, wordt niet benoemd.

In zijn commentaar op Johannes 21:15-17 brengt Calvijn de liefde van
Petrus in verband met de geschiktheid voor het ambt van herder. Zonder
deze liefde kan niemand die taak volbrengen. Hij zet hier overigens het-
zelfde accent als Augustinus in zijn 124 traktaten over het evangelie van Jo-
hannes (traktaat 123 over Johannes 21:12-19). Calvijn verwijst naar 2 Korin-
tiérs 5:14, waar Paulus zegt dat de liefde van Christus ons drijft. Alleen zo
kun je in het ambt volharden. Aan de andere kant zijn er valse leraars die
de liefde tot Christus missen. Van hen zegt Paulus in 1 Korintiérs 16:22: ‘Als
iemand de Heer niet liefheeft - hij zij vervloekt! Het is een belangrijke

125



‘HEB JE M1j LIEF?’

waarheid die Calvijn hier onder de aandacht brengt. Maar wat die liefde
betekent en in hoeverre ze de gelovigen kenmerkt, dat laat hij rusten.

De Nadere Reformatie en de omgang met Christus

De aandacht voor de omgang met God in Christus neemt in de Nadere Re-
formatie (de 17° en de 18° eeuw) zienderogen toe. Ongetwijfeld hebben de
preken van Bernard van Clairvaux over het Hooglied daarin een rol ge-
speeld. Kort wijs ik op enkele voorbeelden. In een studie uit 1993 over de
theologie van de Nadere Reformatie ben ik daar uitvoeriger op ingegaan.

Jodocus van Lodesteyn gaf een preek over Hooglied 1:4 de titel mee:
‘De bruid van Christus in de binnenkamer’. Alexander Comrie schrijft in
zijn A.B.C. des geloofs dat de ziel van de gelovige, wanneer die Christus
aanhangt, Hem aangrijpt en omhelst met de allerinnigste liefde. Herman
Witsius citeert in zijn Execitationes Jesaja 65:1: ‘Hier ben Ik, hier ben Ik.’
Zo biedt de hemelse Vader zijn Zoon aan en Christus de Heer biedt zich-
zelf aan met al zijn weldaden en de volheid van heil. Zodra de ziel merkt
dat God zich zo welwillend aanbiedt, aarzelt het geloof niet om Hem met
open armen te omhelzen. Bij Bernardus Smytegelt (1744) wordt de om-
gang met God tot een intiem tweegesprek. Als de gelovige ziel op Gods
beloften pleit en zich afvraagt of ze die wel op zichzelf mag toepassen, dan
geeft God haar een duidelijk licht en zegt: ‘Mijn kind, mijn vriendin, Ik zal
u overstromen tot ge niet meer kunt. Terwijl Ik bij u ben, zal Ik u onder-
wijzen, raadgeven.” Johannes Hoornbeeck grijpt in zijn Geestelijke verla-
tingen terug op het Hooglied. Christus wijkt soms van zijn bruid, soms laat
ze Hem door zondige traagheid niet binnen. De bruid zoekt Hem. Hij laat
zich vinden en getuigt van zijn liefde voor haar.

In veel van deze beeldende beschrijvingen is de interactie tussen God
en/of Christus enerzijds en de gelovige anderzijds duidelijk merkbaar.
Maar het gebeurt ook dat niet de ontmoeting, maar de ervaring de over-
hand heeft. Dan gaat het om een opgaan in de liefde van God. Van het dia-
logische, interactieve karakter van het contact met God blijft dan niet zo
veel over. Als voorbeeld daarvan geef ik twee zinnen uit het bekende boek
Het innige christendom van Wilhelmus Schortinghuis uit 1740:

126



LIEFDE VOOR CHRISTUS

Daaronder zuchtte en schreide mijn ziel gedurig: ‘och, mocht ik Jezus erva-
ren, gevoelen en genieten’.

De ganse ziel wordt door de heerlijke stralen van de heerlijkheid van de
Here Jezus als omschenen en met de tederste liefde-genieting ervaart en
geniet zij die alleswaardige Koning innig en met Hem is zij innig verheugd
(De Vrijer, Schortinghuis deel II, 73, 85).

Balans

Als we de balans opmaken, zien we dat in de geschiedenis van de theolo-
gie en van de preekactiviteit de aandacht voor de concrete persoonlijke
omgang met God zoals Hij zich bekendmaakt in Christus in golven toe-
nam en verminderde. Mijn bezinning sluit aan bij de hoogtepunten van
die aandacht. Het evangelie blijkt daardoor veel vitaler en dynamischer te
zijn dan het in de beleving van veel mensen is. En die vitaliteit en dyna-
miek hebben we nodig om in deze tijden met zoveel tegenstrijdige bood-
schappen uit het geloof inspiratie te halen en het verschil te maken. Als we
het hart van God zoeken, eren we de Vader, de Zoon en de heilige Geest
als de levende God die met ons mee optrekt en ons meeneemt naar zijn
beloofde toekomst.

De winst van dit boek is, naar ik hoop, dat het de nadruk op de interac-
tieve omgang tussen God in Christus en de gelovigen, de relatie die van
God uitgaat, doorvertaalt naar de rest van de theologie. Dat leidt ertoe dat
op alle onderdelen de persoonlijke relatie met Christus als God in het
menselijke lichaam tot haar recht kan komen.

127



11. Fascinatie voor God

Het is een kant van de liefde die ik afzonderlijk wil benoemen: de fascina-
tie. Dat is de liefde die gefascineerd is door de ander, hier door God. De
liefde voor God en Christus betekent ook dat je gefascineerd bent door
hoe God zichzelf bewijst in Christus. Een andere term voor ‘gefascineerd
worden’ is: ‘geboeid worden’. De ander maakt indruk op je en laat je niet
los. Hier: God. Waardoor wordt die fascinatie voor God opgewekt?

Ongrijpbaar aanwezig

Hij fascineert omdat Hij zo ongrijpbaar is en zo evident nabij. Ongrijpbaar
aanwezig, dat is Hij in de mens Jezus Christus en door de heilige Geest. Hijj
is het in Jezus. Want wie tijdens zijn leven op aarde Jezus vastpakte, pakte
daarmee niet God vast. Ook in het brood en de wijn van de maaltijd van
de Heer pakken wij God niet vast. En toch aanwezig, want in de mens Je-
zus komt God ons tegemoet. En in de viering van brood en wijn is Jezus
reéel aanwezig, in ieder geval als God. Of Hij ook als mens aanwezig is,
daarover verschillen de meningen, maar daar gaat het me nu niet om.

Ook buiten de viering van de maaltijd is God onder ons ongrijpbaar
aanwezig, in de heilige Geest die ons gegeven is om ons te vervullen en
ons door geloof, hoop en liefde aan God te verbinden. Niet op de manier
dat we God bezitten en over Hem kunnen beschikken. Hij blijft ongrijp-
baar. Maar wel op de manier dat God de bron is van ons bestaan, van onze
adem, van onze relaties en interacties, van onze materié€le en geestelijke
voeding, van onze doelgerichtheid, van onze bekering, onze nieuwe orién-
tatie op Hem, van onze aandrang niet onszelf te zoeken, maar zijn glorie
en de realisering van zijn doel. Door de Geest delen we in de verzoening
met God die in het plaatsbekledende lijden en sterven van Jezus tot stand
kwam. En door de Geest putten wij moed, krijgen wij vrijmoedigheid om
de weg van God te gaan tegen onbegrip en tegenwerking heen.

Omdat God ongrijpbaar aanwezig is in Jezus Christus en in de Geest, is
Hij ook ongrijpbaar aanwezig in zijn Woord: zijn Woord dat de zichtbare
werkelijkheid tot aanzijn riep, zijn Woord dat als een belofte met zijn volk

128



FASCINATIE VOOR GOD

is meegegaan, zijn Woord dat handen en voeten heeft gekregen in de
mens Jezus, zijn Woord als een belofte die wordt vervuld, zijn Woord dat
bemoedigt, troost en vergeeft, zijn Woord met levenwekkende kracht. In
het Woord bewijst Jezus Gods macht en bewijst de Geest Gods kracht. Dat
Woord is de waarheid, dat wil zeggen: ons betrouwbare houvast. Houvast
— dus toch niet ongrijpbaar? Nooit een houvast waar wij beslag op kunnen
leggen, altijd een houvast op de wijze van vertrouwen, buiten onszelf.
Maar dan toch een vertrouwen dat niet teleurstelt.

Als de ongrijpbaar Aanwezige wekt God onze fascinatie, juist omdat
Hij zich in zijn nabijheid aan onze controle onttrekt, maar tegelijk in zijn
tegenwoordigheid zijn genadige invloed laat gelden. Ongrijpbaar aanwezig
in de liturgie maakt Hij die liturgie tot een fascinerend gebeuren, waarin
we voor zijn aangezicht komen en wij Hem ontmoeten. Ongrijpbaar aan-
wezig communiceert Hij met ons in de preek waardoor Hij gemeenschap
sticht. Ongrijpbaar aanwezig is Hij de Hoorder van onze gebeden, die
meer zijn dan vraaggebeden; ze zijn tevens aanbidding. Ongrijpbaar aan-
wezig is Hij ons zegenend nabij in onze contacten met onze naaste me-
demensen.

Soms vragen we ons af: waar is God? We zijn dan geneigd te zoeken
naar tekenen van God-in-ons-leven: hoe ervaar ik iets van God? We focus-
sen vooral op wat we van binnen van God voelen: vrede, zekerheid, blijd-
schap liefde, lef. Of we kijken naar dingen die indruk op ons maken, om
wellicht te kunnen concluderen: dat is van God. Zo'n onderzoek stelt nog
wel eens teleur. Misschien zouden we meer moeten kijken naar tekenen
van ons-leven-in-God: ons leven in zijn onmetelijke schepping, in zijn ver-
bond, in zijn liefdevolle trouw, in zijn gemeente, in de beweging naar zijn
grote doel. Hij is immers onzichtbaar aanwezig, niet alleen in ons maar
ook om ons heen.

Machtig en vrij

God is fascinerend om nog een reden. Dat is om de manier waarop Hij zijn
macht gebruikt. Hij is zo machtig dat Hij volkomen vrij is in wat Hij doet.
Als Hij zich naar ons toewendt, wordt Hij daartoe door niets of niemand
gedwongen. En toch doet Hij het, geheel vrijwillig. God gebruikt zijn

129



‘HEB JE M1j LIEF?’

macht om aan ons gelijk te worden en in onze plaats te gaan staan. God is
zo machtig dat Hij zelfs in staat is zichzelf klein en nederig te maken. In
Jezus heeft Hij dat gedaan.

Hij, die de gestalte van God had

maakte er geen aanspraak op aan God gelijk te zijn,
maar deed afstand van zijn positie

en nam de gestalte aan van een dienaar.

Hij werd gelijk aan de mensen,

en als mens verschenen heeft Hij zich vernederd
en werd gehoorzaam tot in de dood -

de dood aan het kruis (Filippenzen 2:6-8).

Deze werkelijkheid, door Paulus uitgezongen in een brief, laat horen
hoe fascinerend God zijn macht gebruikt, uit eigen beweging. Van het ene
uiterste, de volle heerlijkheid, kiest Hij de positie van het andere uiterste,
de diepe duisternis van de dood. En dat om de mensen die God de rug
hadden toegekeerd en zich eigen goden hadden gevormd waar ze wél
greep op meenden te hebben, voor zich terug te winnen. Onvoorstelbaar.

Heilig

Op verschillende momenten zijn we er al bij bepaald dat we geen greep op
God hebben. Hij is ongrijpbaar aanwezig. De mensen vormden zich afgo-
den waar ze wel greep op meenden te hebben. Dat we op God geen greep
hebben komt ook tot uitdrukking in zijn heiligheid. ‘Heilig’ betekent: ge-
heel anders, enig in zijn soort, onvergelijkelijk, blijf ervan af met je onreine
vingers, erken het/Hem in zijn unieke betekenis. Het heeft iets van: onge-
naakbaar. ‘Hij woont in een ontoegankelijk licht’ (1 Timoteis 6:16). Zodra
wij proberen God voor ons karretje te spannen, ontheiligen we Hem. En
dat doen we nooit ongestraft. Gods heiligheid vraagt ons om heilige vrees,
dat we Hem recht doen in wie Hij is. En recht doen aan wie Hijj is kan al-
leen wanneer wij aandachtig verwerken en eerbiedigen hoe Hij zich aan
ons bekendmaakt. Gods unieke betekenis roept fascinatie op. Rudolph Ot-
to (1936) omschreef ‘heilig’ als ‘tremendum et fascinans’, huiveringwek-
kend en fascinerend. Het schept afstand en het trekt aan. Maar bij God

130



FASCINATIE VOOR GOD

zoals we Hem in de Bijbel leren kennen betekent dit niet dat de afstand
overheerst.

God blijkt anders te zijn dan onze associaties bij ‘God’. Onze godsbeel-
den worden door Hem gebroken. ‘Heilig’ betekent weliswaar dat Hij an-
ders is, van ons uit onbegrijpelijk, maar het impliceert niet dat God er
vooral op uit is die distantie groot te houden. Zijn anders-zijn uit zich juist
daarin dat Hij zich van onze denkbeelden onderscheidt, dat Hij ons ver-
rast en versteld doet staan. Juist in zijn keuze voor een arm slavenvolk,
juist in zijn keuze mens te worden is Hij onvoorstelbaar, ongedacht. Hoe
is het mogelijk. De heilige God kiest voor het menszijn en is in de Zoon als
mens voor ons één gemaakt met de zonde (2 Korintiérs 5:21) om ons van
onze zonde te verlossen. Zijn heiligheid krijgt een verbluffende uitdruk-
king in zijn handelen.

Eén ding wordt wel duidelijk: de heilige God onttrekt zich aan al onze
projecties. Altijd weer is Hij anders. Wij worden op het verkeerde been ge-
zet. Hij is als de fameuze voetballer die met zijn fabelachtige techniek de
tegenstander op het verkeerde been zet en versteld doet staan. Fascine-
rend. Alleen is dit geen spel ter verpozing en vermaak, dit is diepe ernst
met een hoopgevend perspectief. Een ander verschil is dat Hij ons niet
passeert. Hij neemt ons juist mee in zijn beweging.

Ondoorgrondelijk mysterie
Om al deze eigenschappen kan God ondoorgrondelijk worden genoemd:
ongrijpbaar aanwezig, in volle vrijheid zijn macht aanwendend om zich te
vernederen, telkens compleet anders dan onze godsbeelden en -projecties.
Maar om nog een reden kan God ondoorgrondelijk worden genoemd, en
daarmee fascinerend. Dat heeft te maken met de manier waarop in het
Nieuwe Testament het woord ‘mysterie’ wordt gebruikt. Zo spreekt Jezus
over de geheimen (Grieks: mystéria) van het koninkrijk van de hemel
(Matteiis 13:11). Paulus spreek in 1 Timoteiis 3:16 van het grote geheim
(mystérion) van het geloof. Ook heeft hij het over een goddelijk geheim
(opnieuw: mysteérion) dat hij de gemeente niet wil onthouden (Romeinen
11:25).

Wat is dat geheim, dat mysterie? In Mattels 13 heeft Jezus het over het

131



‘HEB JE M1j LIEF?’

geheim van het koninkrijk in verband met de gelijkenissen die Hij vertelt.
Het koninkrijk is als een zaad. Een deel wordt weggepikt door de vogels,
een deel verstikt of verschroeit, en een deel valt in goede bodem en draagt
vrucht. Zo werkt het koninkrijk iets moois uit, maar het gebeurt onder de
schijn van het tegendeel, verborgen, net als bij het zaaien. Veel komt niet
tot zijn bestemming. Het is vaak moeizaam zwoegen. Maar intussen
breekt het nieuwe leven door. Het geloof richt zich op een verrassende
uitkomst, terwijl veel ervan onzichtbaar is.
In 1 Timotets 3:16 wordt een oudchristelijk lied geciteerd:

Hij is geopenbaard in een sterfelijk lichaam, (letterlijk: in het vlees)
in het gelijk gesteld door de Geest,

is verschenen aan de engelen,

verkondigd onder de volken,

Hij vond geloof in de wereld,

is opgenomen in majesteit.

Waarom is dit te typeren als mysterie? Omdat het de weg die Christus
ging, van vernedering naar verhoging, neerzet als de verborgen krachtbron
waaruit wij leven. Hij ging door de diepste tegenstand en aanvechting
heen tot in de dood, maar Hij ontving de Geest van het leven in de op-
standing uit de dood. Zijn verrijzenis bewijst dat Hij door God in het gelijk
werd gesteld. Zijn lijdensweg veranderde in een zegetocht, en allen bij wie
Hij geloof vond zijn daarin één met Hem. Wat een wonderbaarlijke ont-
knoping, wat een ongedacht potentieel aan vernieuwing voor mens en we-
reld, wat een verborgen kracht om uit te leven! Daarin schuilt het myste-
rie.

In Romeinen 11 bespreekt Paulus de positie van Israél. Bij herhaling
maakt hij mee dat leden van zijn eigen volk Jezus als Messias afwijzen.
Tegelijkertijd ervaart hij dat het evangelie ingang vindt in de heiden-
wereld. Hierin heeft hij iets van Gods verborgen beleid bespeurd: ‘Een deel
van Israél is onbuigzaam geworden en dat blijft zo totdat de andere vol-
ken voltallig zijn toegetreden. Dan zal heel Israél worden gered.” Wat eerst
veel vragen oproept en misschien wel het geloof aan het wankelen kan

132



FASCINATIE VOOR GOD

brengen, namelijk dat mensen die het dichtst bij Jezus staan Hem niet
erkennen, wordt tot een schakel in Gods plan. Door hun afwijzing is het
evangelie als het ware over de rand van Israél geduwd en naar de heidenen
gebracht. Daarna zal de bevrijdende boodschap overtuigend bij hen terug-
keren. Zo komt tot uitdrukking dat Jezus niet alleen de Messias van Israél
is, maar ook de redder voor de wereld.

Deze mysterievolle werkwijze van God past bij zijn ondoorgrondelijk-
heid. Paulus roept uit naar aanleiding van Gods handelen met Israél: ‘Hoe
onuitputtelijk zijn Gods rijkdom, wijsheid en kennis, hoe ondoorgronde-
lijk zijn oordelen en hoe onbegrijpelijk zijn wegen’ (Romeinen 11:33). Als
iets erop gericht is Hem in de weg te staan of zelfs te dwarsbomen, wordt
het door God juist gebruikt als belangrijke schakel in de uitvoering van
zijn reddingsplan. Hij bereikt zijn doel onder de schijn van het tegendeel.
Het meest indringend wordt dit zichtbaar in het kruis van Jezus: teken van
afkeer van de kant van de mensen, door God gemaakt tot basis van de ver-
zoening. Zo werkt Hij nog steeds: onder de schijn van het tegendeel. Fas-
cinerend.

Ontzag, ontroering, aanbidding en daadkracht

Hoe vertaalt deze fascinatie voor God zich in onze relatie tot Hem? Aller-
eerst motiveert ze ons om ontzag voor Hem te hebben. Eerder al gebruikte
ik het woord ‘vrees’. In de tale Kanadans wordt gesproken van de ‘vreze des
Heeren’. Die bevat het element van beduchtheid voor zijn ongrijpbare
grootheid, zijn overweldigende macht, zijn heiligheid en ondoorgronde-
lijkheid. Maar die beduchtheid is in de termen ‘vrees’ en ‘ontzag ver-
mengd met vertrouwen, vanwege zijn nabijheid, zijn verrassende genade
en trouw.

Verder brengt de fascinatie voor God ontroering teweeg. Je kunt ervan
vol schieten dat God zijn liefdevolle trouw bewijst in zijn creativiteit, zijn
vindingrijkheid, de verrassende openingen die Hij biedt. Hij is het waard
dat wij daarover mediteren en ons in de ontroering over Hem verwonde-
ren. Wij mogen onszelf gelukkig prijzen dat wij Hem leren kennen als een
fascinerende God. Ontroering typeert de relatie met God als teer. Er komt
fijngevoeligheid bij kijken als we omgaan met God.

133



‘HEB JE M1j LIEF?’

Fascinatie leidt ook tot aanbidding. Aanbidden is niet identiek aan
bidden. Bidden heeft te maken met je aan God toevertrouwen en belang-
rijke zaken van Hem afsmeken. Aanbidding is lofprijzing, worship, zijn
grootheid uitzeggen, woorden tekortkomen om recht te doen in wie Hjj is.
Het heeft ook iets van geestvervoering, extase. Het is reiken naar Gods
werkelijkheid die je verstand te boven gaat.

Ten slotte mag de fascinatie uitmonden in daadkracht. Als je zo'n fan-
tastische God hebt, weet je je gesteund om de weg van gerechtigheid en
liefde te gaan in je omzien naar je naaste medemensen. Onze meditatie en
ons gebed kunnen niet het eindpunt vormen. Dan worden ze tot een do-
delijke zelfgenoegzaamheid, waarin we de concrete naaste in armoede
verwaarlozen, aldus Chris Wiman in Mijn heldere afgrond (2016, 95). Dan
is het of Christus ons toeroept: hoepel op met je mysterie, ga wat doen. Dit
wil niet suggereren dat fascinatie daadkracht in de weg staat. Wel dat fas-
cinatie zonder dadendrang ongerijmd is. Gezonde fascinatie voor God

geeft een impuls om in actie te komen, geinspireerd door de wonderlijke
liefde van God.

134



12. Toepassingen

In het voorgaande heb ik de interactieve omgang tussen God en mensen
centraal gesteld in de doordenking van het evangelie. Dat was verbonden
met de pretentie dat aandacht voor de relatie met ons die God beoogt cru-
ciaal is om het evangelie goed te verstaan. In het nu volgende laatste
hoofdstuk wil ik nagaan wat deze theologie van Gods interactieve bewo-
genheid voor invloed heeft op allerlei processen in het dagelijkse leven. De
hoofdstukken 1 en 2 over de liturgie en de preek, die daar functioneren als
een opmaat naar de theologie van Gods interactie, kunnen ook worden
opgevat als toepassing, maar dan intern, als deel van de praktische theolo-
gie. Nu kijken we breder. Ik beperk me daarbij tot onze persoonlijke exis-
tentie, de kunst en de politiek-maatschappelijke ontwikkelingen. Andere
thema’s, zoals Israél, sport, erotiek, onderwijs, zorg en duurzaamheid, laat
ik liggen, niet omdat die minder belangrijk zouden zijn, maar omdat het
me er slechts om gaat de relevantie te laten zien van de door mij voorge-
stelde theologie. Daarvoor heb ik aan de drie gekozen thema’s genoeg.

1. Onze existentie

Jezelf vernederen voor God
Als het gaat over onze existentie is het eerste waar de persoonlijke relatie
tot God om vraagt dat wij ons voor Hem vernederen. Deze verhouding tot
de Eeuwige heeft ook gevolgen voor onze relatie tot onze medemensen. In
onze cultuur is dat een contra-intuitieve optie. Daar geldt het inzicht dat
je om sterk en weerbaar te zijn een goed werkend gevoel van eigenwaarde
moet ontwikkelen. Dat lijkt in strijd met jezelf vernederen. Laten we eerst
kijken op welke Bijbelplaatsen ‘jezelf vernederen voor God’ is gebaseerd.
Daarna kom ik terug op de relatie tot ons gevoel van eigenwaarde.

In Matteiis 23 geeft Jezus af op de praktijken van de godsdienstige le-
raars, die zichzelf laten voorstaan op hun gezaghebbende positie. Maar
Jezus keert de rollen om: ‘De belangrijkste onder jullie zal jullie dienaar

135



‘HEB JE M1j LIEF?’

zijn. Wie zichzelf verhoogt zal worden vernederd, en wie zichzelf verne-
dert zal worden verhoogd’ (vs. 12).

In Lucas 14 vertelt Jezus een gelijkenis over het azen op de ereplaatsen
door gasten aan het diner op een bruiloft. Je kunt beter de minste plaatsen
kiezen en door de gastheer worden uitgenodigd meer naar voren te ko-
men. ‘Want wie zichzelf verhoogt zal worden vernederd, en wie zichzelf
vernedert zal worden verhoogt’ (vs. 11).

De bekende gelijkenis van de farizeeér en de tollenaar (Lucas 18:9-14)
werkt deze houding nog verder uit. Beiden gingen naar de tempel om te
bidden. De farizeeér dankte God dat hij zo goed was terechtgekomen, dat
hij niet was als roofzuchtige, onrechtvaardige of overspelige mensen en
ook niet als die tollenaar. De tollenaar daarentegen bleef op een afstand en
durfde zijn ogen niet eens op te heffen. Hij bad: ‘God, wees mij, zondaar,
genadig.” Commentaar van Jezus: deze tollenaar ging gerechtvaardigd naar
huis, maar die farizeeér niet. En dan opnieuw dat refrein: ‘Want wie zich-
zelf verhoogt zal worden vernederd, en wie zichzelf vernedert zal worden
verhoogd.’

Jakobus is kritisch op een houding waarin mensen zich laten leiden
door wereldse hartstochten. Hij citeert Spreuken 3:34: ‘God keert zich te-
gen hoogmoedigen, maar aan nederigen schenkt Hij zijn genade.” Hij geeft
een variatie op het refrein dat we eerder tegenkwamen: ‘Verneder u voor
de Heer, dan zal Hij u verheffen’ (4:10).

Petrus benadrukt dat we in de omgang met elkaar altijd de minste
moeten willen zijn. Dat doet hij in het verband met zijn aanwijzingen voor
de leidinggevenden in de gemeente. Zij mogen zich niet heerszuchtig op-
stellen. Daarvoor beroept hij zich op dezelfde tekst uit Spreuken 3. Dat
leidt tot de oproep: ‘Onderwerp u dus nederig aan Gods grote macht, dan
zal Hij u op de bestemde tijd verheffen’ (1 Petrus 5:1-6).

Dat deze houding van nederigheid ons past tegenover God betekent
niet dat Hij zich op zijn verhevenheid laat voorstaan. Integendeel: Hijj is
zelf de God die zichzelf heeft vernederd. Hij heeft zich verbonden aan een
slavenvolk en zei: ‘Ik ben de Heer, jullie God’ (Exodus 20:1). De Zoon daal-
de in mensengestalte tot ons af. Die vernederde zich tot de dood aan het
kruis. ‘Daarom heeft God Hem hoog verheven’ (Filippenzen 2:6-9). De weg

136



TOEPASSINGEN

van vernedering en verhoging past ook bij God zelf in de relatie die Hijj
met ons aangaat.

Leidt deze houding niet tot een soort minderwaardigheidscomplex?
Mag je niet voldaan zijn over het feit dat je dingen goed hebt afgehandeld?
Mag je niet blij zijn dat je goed bent terechtgekomen? En mag je daar God
niet voor danken? En is het niet heel nuttig als die geslaagde ondernemin-
gen een impuls geven aan je zelfvertrouwen? Ik denk dat het hier allemaal
niet om gaat. Het gaat erom dat je je er niet op laat voorstaan tegenover
God. Dan laat je je er ook niet op voorstaan tegenover je medemens. Dan
kijk je niet op de ander neer, maar laat je die in zijn of haar waarde. Dat is
precies waar de theologie van de persoonlijke relatie toe wil leiden.

Wat betekent dat voor je gevoel van eigenwaarde? Dat je je daarvoor
niet athankelijk maakt van het oordeel van anderen en dat je daarvoor ook
geen opgepoetst zelfbeeld nodig hebt. Je eigenwaarde ontleen je aan de
genadige gezindheid van God die jou aanvaardt met je gebreken. Dat
maakt je veel minder kwetsbaar. Het maakt je vrij van het oordeel van an-
deren, en je kunt onbevreesd je eigen beperkingen onder ogen zien. Dit is
niet iets wat je je automatisch eigen maakt wanneer je gelooft. Het blijft
een kwestie van je leven lang leren.

Zonde als schending van de relatie
Als je via google.nl op ‘zonde’ zoekt, valt op dat de antwoorden die door
kunstmatige intelligentie zijn gegenereerd vooral de nadruk leggen op
‘overtreding van goddelijke wetten’. In de dogmatiek van Gijsbert van den
Brink en Kees van der Kooi (2012) daarentegen speelt de betekenis ‘over-
treding van het gebod’ bij de behandeling van ‘zonde’ (270-292) maar een
ondergeschikte rol. Veel meer nadruk valt op zonde als opstand tegen
God, vertrouwensbreuk, verbondsbreuk, relatiebreuk, zelfhandhaving,
argwaan tegen Gods goedheid, de medemens schade doen, vervreemding
van elkaar, de relationele verbondenheid geweld aandoen, pervertering
van de omgeving, doorgang verlenen aan het kwaad, elkaar tergen en klein
maken, elkaar kwaad doen, negatief reageren op God die zich tot de mens
wendt.

Is er dan iets mis met de typering van zonde als overtreding van Gods

137



‘HEB JE M1j LIEF?’

gebod? Op zichzelf genomen niet, maar er ligt een misverstand op de loer.
‘Overtreding van Gods gebod’ wordt gemakkelijk opgevat als ‘niet doen
wat moet’ (gebod) en ‘doen wat niet mag’ (verbod). Dat is dan zonde. Mo-
ralisering van de zonde kun je dat noemen. Maar dat is niet de manier
waarop de Bijbel over zonde spreekt. Die andere manier van de Bijbel
heeft alles te maken met de theologie van de relatie in liefde die ik bepleit.

Wat is de kern van Gods gebod? Het Nieuwe Testament leert in de
evangelién en de brieven dat dit de liefde tot God is en tot de naaste. Dit is
een volop relationele zaak. Zonde is dat we God tekortdoen en dat we on-
ze naaste tekortdoen door hun geen liefde te geven. En liefde is hier niet
een gevoel, dat kun je moeilijk gebieden, maar een activiteit. ‘Liefhebben’
is liefde bewijzen. ‘De liefde doet de naaste geen kwaad’, schrijft Paulus in
Romeinen 13:10. Dat is negatief geformuleerd, conform de verbodsvorm
van de meeste van de Tien geboden: ‘Gij zult niet...". Positief geformuleerd
betekent dit: gij zult aan de ene ware God toegewijd zijn en uw naaste
goed doen. Daarmee blijven we ver weg van het niveau van wat moet en
wat niet mag.

Het is zelfs zo dat Paulus schrijft: ‘alles mag’. In de NBV21 staat het zo:
‘Alles is mij toegestaan’ (1 Korintiérs 6:12; 10:23). De vertaling interpreteert
dat zo, dat ze eraan vooraf laat gaan: ‘U zegt:. Die woorden staan in de
brontaal niet, maar geven de bedoeling vermoedelijk juist weer: het is de
hoofdstelling van zijn tegenstanders. Het opvallende is dan toch dat Pau-
lus deze stelling niet bestrijdt, maar aanvaardt: “Zeker, alles is mij toege-
staan’. Hij voegt er alleen iets wezenlijks aan toe: ‘maar niet alles is goed
voor U, ‘maar ik mag me door niets laten beheersen’, ‘maar niet alles is
opbouwend.” Die toevoegingen geven aan dat er een dieper niveau is dan
wat moet en niet mag. Het gaat om ons welzijn, dat we niet gevangen ra-
ken in van alles dat ons beheerst, en dat we gericht zijn op de opbouw van
mensen en van Gods geloofsfamilie. In 1 Korintiérs 10:24 voegt hij eraan
toe: ‘Wees niet op uzelf gericht, maar op de ander.” Dat is bij uitstek rela-
tioneel.

Als zonde bestaat in overtreding van Gods gebod, gaat het om de over-
treding van dit gebod: de relatie die God met je legt op waarde te schatten
en te onderhouden, en betrouwbaar en hulpvaardig te zijn voor je naaste,

138



TOEPASSINGEN

in dienende liefde. Onze schuld bestaat niet in allerlei daden en nalatig-
heden waarin we niet gedaan hebben wat van God moet en toch gedaan
hebben wat van God niet mag. Onze schuld is dat we God en onze naaste
tekort hebben gedaan. Gods verzoeningsbereidheid hoeft dan ook niet de
hobbel te nemen dat Hem eerst alles wordt vergoed wat wij fout hebben
gedaan. Tot in haar diepste ernst is zonde vijandschap tegen God. Vijand-
schap is relationeel. Die vijandschap manifesteert zich op het gruwelijkst
in de kruisiging van Gods Zoon. In die duisternis komt de zonde in haar
grootste verschrikking aan de oppervlakte. Maar die relatiecrisis heeft God
op een verbluffende manier doorbroken.

Hechting

De hechtingstheorie stelt dat mensen zich ontwikkelen in de context van
emotioneel betekenisvolle relaties. Door veel onderzoek is deze psycholo-
gische theorie bevestigd en ook verfijnd. De primaire verzorger in de vroe-
ge kindertijd, meestal de moeder, speelt een sleutelrol. De interactie tus-
sen de verzorger en het kind kan leiden tot diverse hechtingsstijlen. De
reden dat ik er aandacht aan geeft, is dat die hechtingsstijlen bij gelovigen
doorwerken in hun perceptie van God en zo in hun ervaren relatie tot
God.

Nu gaat het mij hier niet om de vraag hoe de perceptie van God, het
godsbeeld, wordt beinvloed door de opvoedingsrelatie. Dat laten we liever
over aan godsdienstpsychologen, zoals Hanneke Schaap-Jonker (2021).
Wel gaat het mij, omgekeerd, om de vraag welke theologische perceptie
van God het beste past bij onze natuurlijke behoefte aan veilige hechting.
Daartoe zetten we eerst de vier onderscheiden hechtingsstijlen op een rij.

De eerste is de veilige hechting. Die ontstaat wanneer de verzorger op
belangrijke momenten gewoon beschikbaar is en er vertrouwen kan groei-
en. De tweede is de gepreoccupeerde hechting. Die kan tot uiting komen
in zich vastklampen en claimend gedrag. De verzorger is kennelijk op be-
langrijke momenten voor het kind afwezig. De derde is de afwijzende of
vermijdende hechtingsstijl. Het kind keert de verzorger de rug toe, niet
angstig maar eerder boos. En de vierde manier is de angstige hechtings-
stijl. Die heeft vaak te maken met traumatische ervaringen, zoals misbruik

139



‘HEB JE M1j LIEF?’

en verwaarlozing.

Zoals gezegd: gelovigen zien God ook als hechtingsfiguur. Daarbij kan
sprake zijn van veilige hechting, maar ook van gepreoccupeerde hechting,
een claimende houding richting God, of angst voor God. De hechtingsstijl
die in de opvoeding ontwikkeld is, werkt daarin door. Maar de vraag die
ons bezighoudt is: welke God, theologisch gesproken, past het beste bij
onze behoefte aan veilige hechting, aan de vertrouwensrelatie waarin de
mens kan opbloeien? Dat is, eenvoudig gesproken, een vertrouwenwek-
kende God. Dat is de God die vanaf het begin eropuit is ons voor zich te
winnen en een basis te leggen voor onze ontplooiing als zijn kinderen; de
God voor wie je niet bang hoeft te zijn, al sluit dat ontzag voor Hem niet
uit, de God bij wie je niet onzeker hoeft te zijn of Hij wel om je geeft en
aandacht voor je heeft.

Hier biedt de theologie van de liefdevolle relatie het gewenste perspec-
tief. De God die ons tegemoet treedt is niet een God die eerst voorwaarden
stelt waaraan moet worden voldaan voordat Hij zich genadig aan ons be-
kendmaakt; niet de God die eerst een transactie moet uitvoeren in de rela-
tie van de Vader en de Zoon om zich over ons te kunnen ontfermen. Hij is
de God die van aanvang af ons opzoekt en met ons in relatie treedt. En de
God die, wanneer de mensen op een schandalige manier zijn Zoon de
dood in jagen, onbegrijpelijk toch aan ons vasthoudt en de dood van zijn
eigen Zoon aanvaardt als offer voor onze zonden, door zijn Zoon te zien
als onze Plaatsbekleder.

Is het theologisch legitiem om zo te redeneren vanuit onze natuurlijke
behoeften naar wie God is? Het dunkt me van wel. Hij heeft ons immers
gemaakt als zijn evenbeeld om op Hem te lijken (Genesis 1:26)? Dat bete-
kent, volgens de meest verbreide theologische uitleg, dat wij relationele
wezens zijn die vanuit de relatie met God ook aan elkaar verbonden zijn.
De gelijkenis tussen God en mens wettigt het aannemen van een analogie
tussen primaire opvoeders en kinderen enerzijds, en God en zijn kinderen
anderzijds. Geloven hangt samen met gehechtheid aan God. En Hij is het
die daarvoor de mogelijkheden creéert als primaire betrouwbare verzor-
ger.

140



TOEPASSINGEN
2. Kunst

Kunst als communicatie

We gaan nu over naar een ander werkelijkheidsgebied: van de eigen exis-
tentie naar de kunst. Kunst — in welke vorm dan ook, beeldende kunst,
muziek, literatuur - is communicatief. Volgens Lodewick et al. (1975, 8)
kan op kunst de volgende definitie worden toegepast: ‘Kunst is het schep-
pen van een nieuwe, een geintensiveerde werkelijkheid, die ons overtuigt
en ontroert, en die blijvende waarde bezit.” Overtuigen en ontroeren is iets
dat kunst met ons doet. Dat veronderstelt dat er een communicatieve rela-
tie wordt gelegd. Er vindt een interactie plaats tussen het kunstwerk en
het publiek of de lezer.

‘Overtuigen en ontroeren’ getuigt niet van een doorsnee relatie. Zo
heeft ‘overtuigen en ontroeren’ een plek in religieuze ervaringen. Wie tot
geloof komt in Jezus Christus ervaart het evangelie als een boodschap die
hem of haar overtuigt en ontroert, naast: beschaamt en verblijdt. Is er een
verband tussen kunst en het evangelie? Dat hoeft niet maar dat kan wel.
Het hoeft niet. Kunst kan ook het grote geld dienen, of de eeuwige roem.
Of kunst wordt beschouwd als waarde in zichzelf, I'art pour l'art. In dat
geval wordt kunst zelf het hoogste doel en benadert het zelf de status van
religie.

Kunst dient eigenlijk altijd een waarde die als iets hogers wordt be-
schouwd. Bij kunst als waarde in zichzelf is dat bijvoorbeeld de schoon-
heid. En bij kunst als middel tot een doel: bijvoorbeeld rijkdom of roem.
Zo kan kunst ook in dienst staan van de betekenis van God.

Wat ik bij kunst ervaar is, dat er een min of meer geslaagde poging
wordt ondernomen om het ongrijpbare te vatten. Dat ongrijpbare kan de
essentie van het leven zijn, een stemming, een sfeer of een uniek moment.
Dit ongrijpbare wordt, meer of minder geslaagd, vereeuwigd. Die vereeu-
wiging is een religieus moment. Ze brengt ons in relatie met de eeuwige
God, veelal impliciet, 6f ze wordt beschouwd als substituut voor het over-
tuigd en ontroerd zijn door de eeuwige God.

Hier komen ‘overtuigen’ en ‘ontroeren’ weer om de hoek kijken. Waar-
van overtuigt een kunstwerk? Waarom ontroert het? Ik vermoed dat het

141



‘HEB JE M1j LIEF?’

antwoord ligt in de vereeuwiging van het ongrijpbare. Als een kunstwerk
in de beleving van de waarnemer iets ongrijpbaars weet te vatten, over-
tuigt het en ontroert het. Dan is het geslaagd.

Hoe kan kunst in verbinding staan met God? Op de manier van de
verwijzing, de herinnering, het getuigenis. Het eeuwigheidsbesef dat een
kunstwerk oproept, wijst heen naar het bewustzijn van de ontzaglijke, on-
grijpbare grootheid van God. Naast het eeuwigheidsaspect leidt het
kunstwerk ons ook naar Gods concreetheid. Het ongrijpbare, vereeuwigde
aspect wordt zichtbaar, hoorbaar of anderszins ervaarbaar gemaakt in het
artistieke product. Dit is een parallel van de concreetheid waarmee God in
ons leven verschijnt door de persoon van Jezus Christus, gekruisigd, ge-
storven en opgestaan. Ook dit gebeurt doorgaans impliciet via het goede
verstaan van de niet bewust bedoelde, maar wel aanwezige analogie.

Naast de relatie met de ontvanger die het tot zich neemt, heeft het
kunstwerk dus nog een relatie: met een hogere waarde, met God, een rela-
tie die via de waarnemer loopt. Op dit punt komt de theologie van de in-
teractieve relatie in het vizier. De intense, liefdevolle relatie die God met
ons legt verheft kunst tot getuige van zijn eeuwige grootheid. Een minder
positieve relatie is ook mogelijk: het kunstwerk als schreeuw die uiting
geeft aan angst en gemis. Ook dat refereert aan de Eeuwige in de vraag:
God, waar bent U? En zo impliciet naar zijn onmisbare betekenis.

Het kruismotief'in de kunst

Mijn aandacht voor het kruismotief in de kunst is ingegeven door de
verbinding die ik zoek met de theologie. Een volledige analyse zou veel
breder moeten zijn, maar ik beperk me tot een significant detail. Het gaat
me om een impressie, een eerste aanzet.

Het kruis van Christus heeft een prominente plaats in de kunst, voor-
namelijk in de religieuze kunst. Dat is kunst die met opzet naar God ver-
wijst. Denk aan de vele devotie uitstralende schilderijen van Christus aan
het kruis, en aan de Matthdus Passion van Johann Sebastian Bach. Die
hebben vanzelfsprekend de religieuze functie om de aandacht van de ge-
lovigen op Jezus’ betekenisvolle levenseinde te wijzen. Maar de strekking
gaat verder. Velen die niet geloven kunnen met tranen in de ogen naar het

142



TOEPASSINGEN

muzikale lijdensverhaal van Bach luisteren. Zijn werk overstijgt de reli-
gieuze functie die het van oorsprong had. Mensen horen er een sublieme
vertolking van lijden, eenzaamheid, verdriet en menselijk falen in.

Uitbeeldingen en verklankingen van de kruisiging van Jezus hebben
iets universeels, ook buiten de sfeer van de godsdienst. Ik denk aan de ro-
man Mijn naam is Asjer Lev, van Chaim Potok (1985). Hij beschrijft hoe
een orthodoxe Joodse jongeman met een uitzonderlijk talent ertoe komt
het lijden van zijn moeder te schilderen met behulp van het kruismotief.
Nergens in zijn eigen Joodse traditie vond hij de esthetische vorm om een
schilderij in te gieten van uiterste kwelling en angst. Hij vond het in het
afgepeigerde gezicht van de Christusfiguur op veel schilderijen van de
kruisiging. Zijn moeder stond altijd in spanning voor het raam op de uit-
kijk of haar man wel veilig terug zou keren en of haar zoon thuis zou ko-
men. ‘Tk heb een kruis gemaakt van ons huiskamerraam en ik heb jou er-
aan gehangen om de wereld te laten zien wat mijn gevoelens zijn, wat ik
voel omtrent jouw wachten, jouw angst, jouw kwellingen. Begrijp je het,
Mama?’ (277). Het is de kunstenaar in de roman op een storm van kritiek
komen te staan, allereerst vanuit zijn eigen gemeenschap, maar ook vanuit
de kerk. Tegelijk waren velen erdoor gefascineerd. Het kruis als universeel
symbool van diep menselijke lijden.

Soms is het nog meer. De Belgische kunstenaar Albert Servaes (1883-
1966) heeft de kruisweg uitgebeeld in houtskooltekeningen die na veel
omzwervingen zijn ondergebracht in de Abdij Koningshoeven bij Tilburg.
Ze vallen op door hun rauwheid en wreedheid. Ze dateren van 1919 en zijn
geinspireerd op de verschrikkingen van de Eerste Wereldoorlog. Het lijden
is van al zijn verhevenheid en voorbeeldigheid ontdaan. In deze voorstel-
lingen van de kruisiging komt niet alleen het peilloze lijden tot uitdruk-
king, maar ook de pure wreedheid en het onrecht die Jezus zijn aange-
daan. Ze roepen de vraag op hoe het mogelijk is dat iemand zo veel leed
wordt toegebracht. Al vrij snel na de plaatsing van de kruisstatie in het
kerkje van Luithagen werd er een veroordeling over uitgesproken en
moest het op last van het Vaticaan worden verwijderd. Inmiddels is het
erkend als Nederlands cultureel erfgoed.

Hoe sluit deze perceptie van het kruis in de kunst aan bij de interactie-

143



‘HEB JE M1j LIEF?’

ve interpretatie van de betekenis van het kruis in mijn theologie? Doordat
ook in die theologie alle aandacht uitgaat naar het onrecht, de wreedheid
en het door mensen aan Jezus aangedane lijden. Het kruis wordt niet
geinstrumentaliseerd tot vooraf vastgestelde prijs die Jezus aan God moest
betalen om aan onze schuld te voldoen en zo de weg vrij te maken tot on-
ze redding. De interactie tussen Jezus en de mensen en de navrante ont-
knoping daarvan staan centraal. De theologie voegt daar op grond van het
evangelie de reddende betekenis aan toe: in het kruis erkent en doorleeft
Jezus plaatsbekledend onze verschrikkelijke reactie op de uitgestoken
hand die God in Hem aan ons bood, en zo verzoent Hij ons met God. Maar
de kunst sluit aan bij het historische dieptepunt dat in die kruisiging is
bereikt.

3. Politiek en maatschappij

Correctie op het kapitalisme

Ons laatste aandachtsveld is de politiek-maatschappelijke situatie en wat
een relationele theologie daarin kan betekenen. Eerst verhouden we ons
tot het kapitalisme als economisch systeem, vervolgens staan we stil bij de
polarisatie, daarna bij kunstmatige intelligentie, om te eindigen bij onze
opvattingen over geluk als politiek-maatschappelijke drijfveer.

Het hoofddoel van het kapitalistische systeem is winst maken met ka-
pitaal. Een belangrijke rechtvaardiging is dat materiéle welstand een be-
langrijke voorwaarde is voor geluk. Dit leidt tot een ideologie die de abso-
lute autonomie van de markten en van de financiéle speculatie verdedigt.
Lans Bovenberg en Paul van Geest betogen in hun studie over de raak-
vlakken van economie en theologie, Kruis en munt (2021), dat Adam Smith
(1723-1790), grondlegger van het liberalisme en vader van de moderne
economie, nog een balans verdedigde tussen zelfliefde en vrijheid aan de
ene kant, en naastenliefde aan de andere. Deze opvatting heeft een lange
voorgeschiedenis die terugreikt tot de vroege kerk. Augustinus (354-430)
keerde zich tegen hebzucht en achtte het gevaar reéel dat handelaars te
veel vertrouwden hun eigen slimheid. Toch sloot hij niet uit dat zij de juis-
te prijs voor goederen betalen en verkopers erop wijzen dat zij iets te

144



TOEPASSINGEN

goedkoop aanbieden. Ook voor Thomas van Aquino (+1225-1274) stond
het algemeen welzijn centraal en niet het eigen voordeel. Johannes Dus
Scotus (1266-1304) verdedigde dat vrijwillige transacties het element van
naastenliefde bevatten zoals die tot uitdrukking komt in de stelregel ‘Be-
handel de ander zoals je zelf behandeld wilt worden.” Hetzelfde geldt voor
Johannes Calvijn (1509-1564). Economische relaties waren in zijn optiek
voor alles sociale relaties waarin liefde en rechtvaardigheid bepalend moe-
ten zijn.

Bij veel volgelingen van Adam Smith is de notie van gerechtigheid en
naastenliefde verloren gegaan. Eigenbelang en naastenliefde werden te-
genover elkaar gezet. Het mensbeeld werd individualistisch, relaties raak-
ten uit het zicht. Overheid en ethiek hadden geen corrigerende invloed
meer op de markt. Zelf pleiten de auteurs ervoor economie op te vatten als
een sociale praktijk waarin mensen niet alleen als consumenten maar
vooral als relationele wezens worden gezien. Dit leidt tot een correctie op
het kapitalisme.

Het is niet moeilijk in te zien hoe een relationele theologie hier steun
aan biedt. De verlossing is niet primair een transactie tussen de Vader en
de Zoon waarin belangen moeten worden veiliggesteld, maar vanaf het
begin een activiteit waarin het heil van de ander wordt gezocht, zelfs al
geldt dat die dat niet waardig is. Dat is een belangrijke inspiratiebron voor
de manier waarop we handel drijven en voor de waarden die wij daarin
respecteren. Het heeft de pausen Franciscus en Leo XIV in het spoor van
diverse voorgangers gebracht tot pleidooien voor hulp aan de armen. In de
jongste apostolische exhortatie Dilexi te (2025), over de liefde tot de ar-
men, onderstrepen beiden het belang van respect en zorg voor de armen
en van een verandering van mentaliteit. Een comfortabel leven is niet
normaal wanneer het ons ter beschikking staat, alsof we dat nodig hebben
om gelukkig te zijn. Dat te denken leidt tot een levensvisie waarin het
vermeerderen van rijkdom en sociaal succes centraal staan, ook als dat ten
koste gaat van de zwakkeren, die door het politiek-economische systeem
worden benadeeld. De solidariteit is dan zoek.

145



‘HEB JE M1j LIEF?’

Polarisatie

Het probleem hoeft niet te worden uitgelegd: groepen mensen met ver-
schillende ideeén en waarden komen steeds meer tegenover elkaar te
staan. Het effect van sociale media hierop is evident. Die zorgen ervoor
dat je precies die onderwerpen en standpunten onder de aandacht krijgt
waarvoor je belangstelling is gebleken in de automatische registratie van je
selecties. Daar worden algoritmes op losgelaten. Gebruikers van de media
versterken daarmee hun eigen meningen en verleren het die te toetsen aan
de zienswijze van anderen. Het effect in de politiek is dat posities steeds
extremer zijn geworden en dat de bereidheid tot samenwerking is afge-
nomen. Extreme partijen blijven grote aantrekkingskracht houden en de
onderlinge bejegening wordt grover. Gemeenschappelijke waarden die
nodig zijn om een democratie in stand te houden, zoals gelijkwaardigheid,
gerechtigheid en respect, worden node gemist. De democratie staat dan
ook onder grote druk.

Dat is anders dan in de tijd van de verzuiling. Je had toen vier zuilen,
de liberale, de protestantse, de rooms-katholieke en de socialistische. Ook
die versterkten de overtuiging van de juistheid van hun eigen meningen
door het rondzingen van vertrouwde argumenten. Ook daar ontstonden
bubbels. Toch was de meningsvorming minder extreem en de bereidheid
tot samenwerking veel groter. Een van de oorzaken is ongetwijfeld dat
mensen minder individualistisch waren. Politieke partijen hadden hun ei-
gen achterban die hun trouw bleef: de mensen van hun eigen zuil. Tegen-
woordig binden mensen zich niet, maar laten ze zich leiden door wie hun
het meest overtuigt. Dat nodigt de partijen uit om met hun publieke cam-
pagnes op te vallen met uitdagende standpunten. En vaak worden politie-
ke debatten in de Tweede Kamer al gebruikt als campagnemateriaal.

Vanuit de theologie van de interactie doet dit polarisatieproces afbreuk
aan het menszijn. De waardigheid van iedere mens is gebaseerd op de
schepping door God als zijn evenbeeld, maar niet alleen daarop. Immers,
door de menselijke zonde kunnen aan iedereen allerlei verwijten worden
gemaakt. De ene mens kan als slechter, boosaardiger, onzedelijker, ver-
werpelijker, hinderlijker worden beschouwd dan de andere. Het spreek-
woord ‘De pot verwijt de ketel dat hij zwart ziet’ kan hier niet veel nega-

146



TOEPASSINGEN

tiviteit richting anderen wegnemen. Zonde is immers van dien aard, dat
mensen die ermee behept zijn de neiging hebben zichzelf te rechtvaardi-
gen en anderen de schuld te geven van wat er mis gaat.

De menselijke waardigheid is daarom niet alleen gebaseerd op de
schepping als Gods evenbeeld. Ze wordt gedragen door de menswording
van de Zoon, waarin God zich aan de in zonde gevallen mensen gelijk
maakt en hen genadig bejegent. In de menswording ontfermt Hij zich over
de mensheid. Geen persoon is minder dan een ander. Juist met de min-
sten, de armen, de kansarmen, de gemarginaliseerden, mensen op de
vlucht, vereenzelvigt Hij zich, aldus de apostolische exhortatie van Leo
XIV waarover we het al eerder hadden. Mensen die anders zijn dan wij zijn
niet minder.

Dat vraagt erom dat wij bruggen bouwen naar mensen met andere
gewoonten en andere waarden en opvattingen. Het betekent dat we de
ongemakkelijke weg kiezen van toenadering naar anderen die anders zijn.
Dat heeft God ook gedaan. Wij danken daar zijn aandacht aan. Wij mogen
leven in het licht van zijn welwillendheid en geduld. Dat is een aansporing
om dat ook naar anderen in praktijk te brengen.

Kunstmatige intelligentie
Eind 2022 werd kunstmatige intelligentie (Al, ofwel artificiéle intelligen-
tie) vrij beschikbaar. Een wereld aan nieuwe mogelijkheden opent zich:
van zoekmachine tot data-analyse, van adequate vertaling uit vele talen
tot schrijven van teksten over ongeveer alle onderwerpen, van medische
diagnoses tot medische en juridische adviezen, van technische en redacti-
onele ontwerpen tot aanbevelingen voor bedrijfsvoering en bij persoonlij-
ke problematiek; kortom, de universele probleemoplosser. De zogeheten
chatbots creéren echter ook problemen. Ik ga voorbij aan de milieubelas-
ting door het intensieve gebruik van elektriciteit en water, en de spannin-
gen bij personeelsleden die vrezen dat hun baan op de tocht staat. Ik vraag
aandacht voor een gevaar en voor enkele tekortkomingen.

Het gevaar zit in een kwaliteit. Een chatbot is goedkoop en wekt de
suggestie dat hij je echt begrijpt, alsof je contact hebt met een intelligent
persoon. Daar zit de verleiding in dat je je daaraan gaat toevertrouwen en

147



‘HEB JE M1j LIEF?’

blindelings op de kunstmatig gegenereerde voorstellen afgaat. De gemak-
zucht waarmee mensen op een chatbot terugvallen leidt tot verlies aan
creativiteit en originaliteit. Bovendien kan deze neiging tot heilloze uit-
komsten leiden. Ik las van juridische claims voor bedrijven die zich op fou-
tieve Al-informatie baseerden; en van zelfmoorden door jongeren die zich
door hun chatbot lieten adviseren.

Geertjan Zuijdwegt en Yke Bauke Eisma wijzen in hun artikel in Wa-
penveld (2025) op twee tekortkomingen, een technische en een structurele.
De technische is gewoon dat kunstmatige intelligentie niet alles weet en
dat je haar altijd moet controleren, net als gewone mensen. Zij noemen
het voorbeeld dat de chatbot zijn eigen onzekerheid niet herkende en
een verhaal ophing dat de indruk wekte op feiten gebaseerd te zijn die
echter niet altijd reéel waren. Beide auteurs relativeren dit euvel. Gisteren
vertoonde Al deze mankementen, maar vandaag of morgen is er al een
nieuwe generatie chatbots actief die deze tekorten hebben overwonnen.
Dat is ook het voorbehoud bij de laatste twee voorbeelden in de vorige
alinea.

Het structurele probleem is ernstiger en principieel onoplosbaar. Dat is
dat chatbots zich altijd baseren op de heersende opvattingen. Ze bevesti-
gen daardoor de gangbare mening. Dat heeft twee oorzaken. De eerste is
de datavoorraad die aan de reéle wereld wordt ontleend. Wat daar com-
munis opinio is, vertaalt zich door in het artificiéle oordeel. Ten tweede
doen de verantwoordelijke bedrijven, zoals OpenAl, daar nog een schepje
bovenop. Die willen controversiéle uitkomsten vermijden, om niet zelf te
worden gediskwalificeerd. Dat heeft ten gevolge dat wetenschappelijke
theorieén als waar worden voorgesteld, terwijl levensbeschouwelijke posi-
ties als subjectief worden gepresenteerd. Het gevolg hiervan is, dat de di-
versiteit aan opvattingen en de discussies daarover afnemen; ons denken
wordt steeds meer eenheidsworst.

Wat heeft de relationele theologie van de liefde hierover te zeggen?
Het moge duidelijk zijn dat kunstmatige intelligentie zich aandient als al-
ternatief voor menselijke inzet en menselijke interactie. Dat gaat ten koste
van individualiteit, creativiteit en originaliteit. Intermenselijke contacten
en het besef als mensen op elkaar aangewezen te zijn, worden minder. Dit

148



TOEPASSINGEN

doet afbreuk aan de essentie van het menszijn. Relationaliteit, elkaar tot
een hand en een voet zijn, dienstbaar samen sterk zijn, het wordt becon-
curreerd door Al. We hebben elkaar minder nodig, denken we. Met als ge-
volg: mentale afvlakking.

De relatie met God komt ook ter discussie te staan. Als de relatie met
God wordt voorgesteld als waarde voor ‘sommigen’, wordt daarmee de
waarheidsclaim ervan afgezwakt. God gaat in de mens Jezus Christus een
relatie met de mensen aan en geeft hen aan elkaar om elkaar te dienen,
zoals en omdat de Mensenzoon Jezus zelf gekomen is om te dienen en zijn
leven voor ons te geven om ons te bevrijden uit ons isolement. De mens-
wording van de Zoon brengt de essentie van menszijn aan het licht.

Geluk
Kapitalisme, polarisatie, Al, het draait allemaal om geluk. Veel geld verga-
ren maakt een onbezorgd leven mogelijk. Polarisatie komt voort uit angst
je eigenheid te verliezen, je niet thuis te voelen, niet veilig te zijn. Al
maakt het leven gemakkelijk, alle informatie bij de hand, een handzame
steun bij moeilijke vragen, en goedkoop. Gemak dient de mens. Zo organi-
seren we ons eigen geluk en staan we het tegelijkertijd in de weg. Wie veel
bezit heeft veel zorgen; kapers op de kust: mot, roest, dieven, beursval,
bankroet. Tegenstellingen en dreigen met verbaal of fysiek geweld maken
het leven onveilig. Gemak betekent ook verlies aan uitdaging, wat het le-
ven eentonig maakt. Het zet druk op het sociale leven. Je hebt elkaar min-
der hard nodig. Dat leidt tot vereenzaming. Het tegendeel van geluk.

Psalm 112 wijst een andere weg. ‘Gelukkig de mens die ontzag heeft
voor de HEER en hartenlust in zijn geboden.” Als je te veel bezig bent met
het organiseren van je eigen geluk, glipt het tussen je vingers door. Dat
vraagt gerichtheid op God, toewijding aan Hem met vrees en liefde. Niet
geluk is dan nummer één, maar God. Dan ontvang je een gezegend leven:
overvloed, een goede naam, je bent een licht in het duister (vs. 4), je
straalt genade, liefde en rechtvaardigheid uit. Dat is pas een mooi leven. Je
eist het niet op, je krijgt het in de schoot geworpen. Is het leven nooit
moeilijk? Erg moeilijk kan het zijn. Maar die moeite leidt ergens toe.

Zo'n leven straalt ook af op anderen. Je wordt vrijgevig (vs. 5) en gul

149



‘HEB JE M1j LIEF?’

voor de arme mensen (vs. 9). Je bent dus niet alleen gericht op God, maar
ook op je medemens in nood. Die twee horen bij elkaar. Want we kennen
God als degene die zich richt op mensen in nood, dat doet Hij als geen an-
der. In Jezus Christus is Hij onze naaste geworden. En Hij is het licht voor
de wereld. En wij zijn ook een licht in het donker.

Valt je dan alleen waardering ten deel? Nee, er zijn ook vijanden (vs. 8)
en er zijn kwaadwilligen met jaloezie. Daar komt natuurlijk de slechte tij-
ding vandaan (vs. 7), de lelijke praatjes. Maar je laat je er niet door van de
wijs brengen. Zo zien we Jezus: gericht op zijn hemelse Vader, met ontzag
voor de Heer, met liefde voor zijn geboden, die zichzelf gaf aan de armen,
en die zich niet liet weerhouden door vals gerucht.

Iemand als Paulus heeft Hem leren navolgen. Hij werd gedreven door
ontzag voor de Heer. Hij heeft zich niet alleen ingezet om overal het evan-
gelie te brengen, maar ook om een wereldwijze collecte te organiseren
voor de verarmde gelovigen in Jeruzalem (2 Korintiérs 8 en 9). En hij heeft
verklaard dat het hem niet interesseert of hij door de gemeente of door
enige menselijke instelling beoordeeld wordt. ‘Het is de Heer die over mij
oordeelt’ (1 Korintiérs 4:4). Gelukkige Paulus. Gods oordeel is barmharti-
ger dan dat van mensen, zeker als je Jezus kent.

Gelukkig, zonder op ons geluk gefocust te zijn, gefocust op God en op
de naaste in nood, gerespecteerd en benijd, bedroefd om het nare gepraat,
maar toch sta je erboven. Ervaar je dat altijd zo? Nee. Maar toch word je
telkens weer bemoedigd: de Heer is de God die erop uit is zich met ons te
verbinden, die dat in zijn Zoon Jezus Christus op een weergaloze manier
heeft laten zien, en die dat door de Geest effectueert in ons leven.

150



Bijbeltekstregister

Genesis
1:26

39

4

415

18

22
37-50
45:4-9
50:20

Exodus
3:16-17
20:1

29

32

33
34:34-35

Leviticus
4

17:11

1918

Deuteronomium
6:5

7:6-8

21:22-23

32:26-27

32:35

140

49
136

53

77

49, 77
73

53

93

106
106

55
45
44

1 Samuél
2:3
16

2 Samueél
24:14

1 Koningen

8:39
18:38

1 Kronieken
16:9

Psalmen
16

30

72

724
72:12-13
85
103:9
105:17
112
112:5
112:7
12:8
112:9

139:1-4

44

149
149
150
150
149

151



‘HEB JE M1j LIEF?’

152

Spreuken
334

Hooglied
1:2
1:4

Jesaja
6:9-10
40
40:2
41:22-23
433
51:8
535
56:1
58

61
651

Hosea
2:25
6:6
1:83-9

Matteus
1:20-23
1:23
3:1-2
341317
3:16-17

4

4:17

5:6

136

122, 124
123
126

60

44
44

47

41

55

41

93, 106
93, 106
126

106
o1
49V.

5:17-19
5:20
5:21-48
6:7-8
6:9

6:13
6:33
7:28
7:28-29
8:23-27
101
10:30
1:27
1:28
12:1-15
12:22-32
13
13:1-30
1311
13:31-33
13:44-50
14:13-21
15:29-39
16
16:13-26
16:21-23
16:24-26
18

1818
18:19
18:20
18:23-35
19:16-22
20:28

QoVv.

59, 131V.

131

47, 61



BIJBELTEKSTREGISTER

21:1-17 85 11:13 75V.
22:37-40 92vV. 13:10-17 24v., 87
23:12 135V. 1411 136
23:37 34 151-7 34
26:28 61 15:11-32 108
26:39 56 17:21 95
26:42 56 18:9-14 135
26:69-75 17y 19:1-10 89
2745 57 2219 19
2818-20 85, 96v. 22:31-32 87
Marcus Johannes
11 19 11 33
1:15 88 1:14 33
1:23-27 84 118 33
3:1-6 o1 3 76
4:11-12 60 3:3-8 90
9:14-29 87 3:14-15 61
9:29 78 316 50
10:45 47 7:14-52 84
12:1-9 34 8:1-11 89
15:6-15 114 8:12-59 84
8:32-36 93
Lucas 10 34
1:51-53 107 10:22-39 84
4 86 11:50 114
419 93 13:27-30 87
4:18-21 107 13:31-32 61
5:12-16 72 14:9 33
6:12-16 72 14:14 71
7:36-50 125 17 74
9:18-22 73 17:21 74
9:28 73 18:36 84
11:2 74 19:19-22 85

153



‘HEB JE M1j LIEF?’

20:23
20:24-25
21:12-19
21:15-17

Handelingen

1:6
1:8

2
2:23
2:36
4:28
9:11
14
19
23

Romeinen
116

1:17

118
118-32
4:1-9
5:1-2
5:8-10
5:10
8:10
8:26
8:29-30
11:25
11:33
13:8-10
13110
1417

17
125

5, 125

62, 63

114
62

15
15
15

105
131
133
93
138
92

1 Korintiers
1:30

44

6:12

10:23

10:24
11:24-25
16:22

2 Korintiérs
5:21
8

9
12:7-8

Galaten
3

3110

313

44
4:4-5

5

5:14

Efeziérs
17

2:13
3:16-17

Filippenzen
2:6-8
2:6-9

12

150

138

138

138

19

104, 125

131
150
150

104
103, 104
47, 55V.
47
47
93
93

130
136



Kolossenzen
1:19-20
1:20

1 Timoteus
2:5-6

316

6:16

Titus
2:14

Hebreeén
2:14
2:17
413
7:11
725
7:26
727
9:12
9:22
11:18-19

123

47
131, 132
130

47

61v.
62

62
20
62
20, 62
20
46
25

BIJBELTEKSTREGISTER

12:24
12:27
13:31-32

Jakobus
4:10
5:16-18

1 Petrus
118-19
3:14-16
5:1-6

1 Johannes
17

3:20

5:20

Openbaring
1:5-6

59

6:10

61
61
61

33V.

46, 47
99

155



Literatuur

Anselmus van Canterbury (1098/1956). Cur Deus homo/ Warum Gott
Mensch geworden: Lateinisch und deutsch. Verzorgd en vertaald door F.
S. Schmitt. Miinchen.

Augustinus, A. (397 of 398). Confessiones. Latijnse tekst met vertaling van
A. Sizoo. Delft.

Augustinus, A. (413-426). De stad van God. Vertaald en ingeleid door G.
Wijdeveld. Baarn/ Amsterdam.

Augustinus, A. In Evangelium Joannis tractatus CXXIV. Engelse vertaling
door J. Gibbs en J. Innes te vinden op het internet:
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0354-

0430, Augustinus, In Evangelium Joannis Tractatus CXXIV
[Schaff], EN.pdf.
Barnard, M. (2012). Het heilige gebeurt niet: Een kritische plaatsbepaling

van Gerrit Immink: Het heilige gebeurt. Jaarboek voor Liturgieonder-
zoek, 28, 105-130.

Barth, K. (1932). Die kirchliche Dogmatik 1/1: Die Lehre vom Wort Gottes.
Zirich.

Barth, K. (1956). Die Menschlichkeit Gottes. Theologische Studien, Heft 48.

Barth, K. (1960). Die kirchliche Dogmatik IV/1: Die Lehre von der Vers6h-
nung. Zirich.

Berkouwer, G. C. (1954). De triomf der genade in de theologie van Karl
Barth. Kampen.

Bernard van Clairvaux (1973). Toespraken over het Hooglied (herdruk).
Vertaald door enige cisteciénzer monniken van de strenge observantie.
Te raadplegen op het internet: https://kloosterbibliotheek.nl/wp-
content/uploads/2017/04/BdCxdeel-7A..pdf, toespraken 1-39.
https://kloosterbibliotheek.nl/wp-content/uploads/2017/04BdCxdeel-
7B..pdf, toespraken 40-86.

Bijl, A. van der, & Janssen, A. (2010). Ontwapenend gebed: Hoe de vervolgde
kerk ons gebedsleven inspireert. Amsterdam.
Bovenberg, L., & Geest, P. van (2021). Kruis en munt: De raakvlakken van

156



LITERATUUR

economie en theologie. Utrecht.

Brienen, T. (1992). Oriéntatie in de liturgie. Zoetermeer.

Brink, G. van den (2000). Eerherstel voor Anselmus: De klassieke verzoe-
ningsleer in het geding. Theologia Reformata, 43, 18-36.

Brink, G. van den, & Kooi, C. van der (2012). Christelijke dogmatiek: Een
inleiding. Zoetermeer.

Bruggen, J. van (1990). Mattelis: Het evangelie voor Israél. Kampen.

Buber, M., & Rosenzweig, F. (1978). Biicher der Kiindung (7. Auflage). Hei-
delberg.

Burger, J. M. (2016). Waarom moest Jezus sterven? (2). OnderWeg, 19
maart 2016, te vinden op onderwegonline.nl/6315-waarom-moest-
jezus-sterven-2, geraadpleegd op 16 september 2025.

Buskes, J. J. (1972). Het humanisme van God: God en mens als bondgenoten.
Baarn.

De Nederlandse belijdenisgeschriften (1983). ’s-Gravenhage.

Calvijn, J. (1553). Auslegung des Johannes-Evangeliums. Vertaling 1964 on-
der redactie van O. Weber. Neukirchen-Vluyn.

Calvijn. J. (1555). Auslegung der Evangelien-Harmonie 1. Teil. Vertaling 1965
onder redactie van O. Weber. Neukirchen-Vluyn.

Calvijn, J. (1559). Institutie of Onderwijzing in de christelijke godsdienst.
Vertaald uit het Latijn door C.A. de Niet, 2009. Houten.

Comrie, A. (1739). Het A.B.C. des geloofs. Naar de uitgave van 1985,
Utrecht.

Dingemans, G. D. J. (1991). Als hoorder onder de hoorders: Hermeneutische
homiletiek. Kampen.

Gnilka, J. (1986). Das Matthdusevangelium 1. Teil. Freiburg/ Basel/ Wien.

Halik, T. (2014). Geduld met God: Twijfel als brug tussen geloven en niet-
geloven. Zoetermeer.

Hoornbeeck, J. (1659). Geestelijke verlatingen. Dordrecht. Hertaald door C.
Bregman, 2023, Apeldoorn.

Huijgen, A. (2011). Divine accommodation in John Calvin’s Theology: Analy-
sis and assessment. Gottingen/ Oakville, CT.

Immink, F. G. (2011). Het heilige gebeurt: Praktijk, theologie en traditie van
de protestantse kerkdienst. Zoetermeer.

157



‘HEB JE M1j LIEF?’

Jonker, H. (1962). Liturgische oriéntatie: Gesprekken over de eredienst. Wa-
geningen.

Jonker, H. (1973). En toch preken. Nijkerk.

Kruijthoff, D.J. (2023). Healing after prayer: An interdisciplinary case study.
Diss. VU Amsterdam.

Leo XIV (2025). Apostolic exhortation Dilexi te: On love for the poor. (Ik
heb je liefgehad: Over liefde tot de armen). Vatican.

Lodesteyn, J. van (1716). Geestelijke opwekker (3% druk). Amsterdam.

Lodewick, H. J. M. F., et al. (1975). Literaire kunst. 's-Hertogenbosch.

Loonstra, B. (1993). De leer van God en Christus in de Nadere Reformatie.
In T. Brienen e.a., Theologische aspecten van de Nadere Reformatie (99-
150). Zoetermeer.

Loonstra, B. (2003). God schrijft geschiedenis: Disputaties over de Eeuwige.
Zoetermeer.

Loonstra, B. (2016). Willen en voelen en uitverkiezing: Hoe Arminius en
Dordt nader tot elkaar kunnen komen. Amsterdam.

Loonstra, B. (2024). Cultuurvervreemding: Sluimerend ongemak binnen
de gemeenschap van de kerk. Psyche & Geloof, 35, 189-197.

Miskotte, K. H. (1941). Het waagstuk der prediking. Den Haag.

Mulisch, H. (1998). De procedure. Amsterdam.

Noordmans, O. (1939). Geestelijke perspectieven. Amsterdam. Ook in Ver-
zamelde werken II. Kampen.

Noordmans, O. (1949). Het Koninkrijk der hemelen: Toelichting op de Zon-
dagen VII tot XXII van den Heidelbergsen Catechismus. Nijkerk.

Otten, W. J. (2022). Zondagmorgen: Over het missen van God. Middelburg.

Otto, R. (1936). Das Heilige: Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen
und sein Verhdltnis zum Rationalen. Gotha.

Paas, S. (2023). Vrede op aarde: Over heil en redding in deze tijd. Kampen.

Potok, C. (1985). Mijn naam is Asjer Lev. 's-Gravenhage (vertaling van My
name is Asher Lev uit 1972).

Reve, G. (1966). Nader tot U. Amsterdam.

Ridderbos, H. (1950). De komst van het koninkrijk: Jezus’ prediking volgens
de synoptische evangelién. Kampen.

Ridderbos, H. (1974). Het evangelie naar Mattheiis eerste deel (4% druk).

158



LITERATUUR

Kampen.

Roest, G.-J. (2016). The Gospel in the Western context: A missiological read-
ing of Christology in dialogue with Hendrikus Berkhof and Colin Gun-
ton. Diss. VU Amsterdam.

Roest, G.-J. (2018). Een ander evangelie? Contextualisatie in een verschui-
vende westerse cultuur. In J. van 't Spijker en P.L.D. Visser (Red.), Een
ander evangelie? Contextualisatie in een verschuivende westerse cultuur.

Rosenzweig, F. (1936). Die Einheit der Bibel: Eine Auseinandersetzung mit
Orthodoxie und Liberalismus. In M. Buber & F. Rosenzweig (Eds.), Die
Schrift und ihre Verdeutschung (pp. 46-54). Berlin.

Schaap-Jonker, H. (2021). Godsrepresentaties en hechting: Een psycholo-
gische verkenning van de relationele dynamiek in geloven. Psyche &
Geloof, 32, 3-18.

Schortinghuis, W. (1740). Het innige christendom. Naar de samengevatte
weergave in M .J. A. de Vrijer (1940). Schortinghuis en Het innige chris-
tendom, deel II. Hierden-Harderwijk.

Selms, A. van (1973). Genesis deel II (2% druk). Nijkerk.

Smits, N.C. (2020). Plaatsbereiding: Verzoening in Christus bij Hans Joa-
chim Iwand en Eberhard Jiingel. Diss. TUApeldoorn.

Smytegelt, B. (1744). Het gekrookte riet. Naar de samengevatte weergave in
M. J. A. de Vrijer (1968). Ds. Bernardus Smytegelt en zijn ‘Gekrookte
riet’ (tweede druk). Vianen.

Teellinck, W. (1647). Soliloquium, ofte Betrachtingen eens sondaers (5%
druk). Dordrecht.

Veldhuis, H. (1990). Een verzegeld boek: Het natuurbegrip in de theologie
van J. G. Hamann (1730-1888). Diss. Utrecht.

Waaijman, K. (2000). Handboek spiritualiteit: Vormen, grondslagen en me-
thoden. Kampen/ Gent.

Wiman, C. (2016). Mijn heldere afgrond: Overpeinzingen van een moderne
gelovige. Barneveld [Vertaling door Willem Jan Otten van 2013, My
bright Abyss: Meditations of a modern believer. New York.

Witsius, H. (1739). Exercitationes sacrae. Basel.

Woelderink, J. G. (1957). De inzet van de Catechismus: Verklaring van de
Zondagen I-VII van de Heidelberger. Franeker.

159



‘HEB JE M1j LIEF?’

Wrede, W. (1901). Das Messiasgeheimnis in den Evangelien: Zugleich ein
Beitrag zum Verstdndnis des Markusevangeliums. Gottingen.

Yancey, P. D. (2007). Bidden. Franeker.

Zuijdwegt, G., & Eisma, Y. B. (2025). Al en wij: Een reflectie over ChatGPT.
Wapenveld, 75(1), 27-31.

160



